
1 Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Menjadi Jemaat Publik:
Menggereja secara Misional, Relasional, dan 

Inkarnasional di Ruang Publik

Becoming Public Congregation:
Being Church as Missional, Relational, and 

Incarnasional in the Public Space
 

Hariman A. Pattianakotta
hpattianakotta@gmail.com

Universitas Kristen Maranatha, Bandung

Abstrak
Panggilan  menjadi jemaat  publik  merupakan jalan  hidup menggereja yang sesuai  
dengan DNA dan desain  Allah  atas gereja di  dalam  dunia. Karena itu, dalam  artikel  ini, 
saya  menawarkan  metafora  “jemaat  publik”  bagi  jemaatjemaat  untuk  menerjemahkan 
dirinya sebagai gereja yang misional, relasional, dan inkarnasional dalam  ruang publik.  
Untuk  menjelaskan tawaran ini, saya akan mengurai pandangan mengenai gereja dan 
dunia dalam  bingkai trinitasperikhoresis  dari  Joas  Adiprasetya dan mengelaborasi  
pemikiran Leonard  Sweet mengenai gereja yang misional, relasional,  dan inkarnasional 
(MRI). Kemudian saya akan membaca  jemaat  dari  perspektif  ekologis dalam  studi-
studi kongregasi, lalu  dengan pendekatan  metaforik  dari  Donald Messer, saya akan 
mendialogkan pemikiran  Adiprasetya  dan  Sweet untuk  menawarkan  konstruksi saya  
mengenai jemaat publik. 

Kata-kata Kunci: Jemaat publik, gereja, misional, relasional, inkarnasional, ruang publik

Abstract
Being church in the world is a way of life for church that is determined by its DNA and 
God’s design. This article offers the metaphor for a church in the world called “public  
congregation.” It is characterized by three dimensions—missional, relational, and 
incarnational. This article uses Joas Adiprasetya’s concept of perichoresis in conversation 
with Leonard Sweet’s thoughts on the missional, relational,  and incarnational  (MRI)  
church. The conversation is further extended to include the metaphoric approach by 
Donald Messer to argue for the relevance of public congregation as a metaphor for church 
life and orientation toward the world.

Keywords: Public  congregation,  church, missional, relational,  incarnational, public space 

Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

www.theologiainloco.com
DOI: 10.55935/thilo.v3i1.210

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911
mailto:hpattianakotta@gmail.com


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

2

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Pendahuluan

Pagebluk atau pandemi Covid-19 yang menggebuk dunia dan Indonesia 

tampaknya masih belum memperlihatkan tanda-tanda akan segera mereda. 

Pagebluk ini telah menimbulkan dan menambahkan penderitaan dan kesulitan 

bagi manusia dalam berbagai aspek. Akan tetapi, di tengah kesesakan hidup akibat 

Covid-19, kita masih melihat banyak kebaikan yang tertabur. 

Jemaat-jemaat dari berbagai gereja juga terbilang aktif menabur sekaligus 

menerima kebaikan bersama dengan yang lain (the others) dalam ruang-ruang 

publik. Aksi karitatif seperti membagi-bagikan sembako dilakukan jemaat-jemaat 

dan warga jemaat di berbagai tempat. Demikian halnya dengan layanan-layanan 

afektif seperti konseling berbasis on line, terjadi melampaui batas-batas denominasi 

dan agama.

Pagebluk Covid-19 seakan membuka ruang-ruang privat agama (baca: gereja) 

yang sering tergembok bagi yang lain atau sang liyan. Di masa pandemi ini terdapat 

blessing in disguise yang memberikan kelegaan sekaligus membangkitkan harapan 

untuk transformasi ke arah yang lebih baik. Karena itu, masa pandemi dapat pula 

menjadi momentum reflektif bagi gereja-gereja di Indonesia untuk melihat lagi diri 

dan panggilannya bersama sang liyan dalam ruang-ruang publik. 

Ruang publik yang dimaksudkan di sini bukan sekadar tempat fisik atau 

geografis, melainkan komunikasi warga yang mereproduksi ruang di antara 

mereka.1 Hannah Arendt dalam bukunya The Human Condition menyebut ruang 

publik ini sebagai ruang penampakan (space appearance), di mana orang-orang 

saling beinteraksi dengan bertindak (action) dan berbicara (speech), dan ruang 

itulah yang mendahului dan menentukan dasar konstitusi dan bentuk sebuah 

negara.2 Ruang publik ini ditandai oleh kebebasan dan pluralitas yang menjadi fitur 

utama teori tindakan Arendt.3 

1	  	  F. Budi Hardiman, “Komersialisasi ruang publik menurut Hannah Arendt dan Jürgen Habermas,” 
in Ruang Publik: Melacak Partisipasi Demokratis dari Polis sampai Cyberspace, ed. oleh F. Budi 
Hardiman (Yogyakarta: Kanisius, 2010), 187.

2	   	Hannah Arendt, The Human Condition (Chicago, IL: The University of Chicago Press, 1998), 
199.

3		  Maurizio Passerin D’Entevés, Filsafat Politik Hannah Arendt, trans. oleh M. Shafwan (Yogyakarta: 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


3Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Sementara itu, Jürgen Habermas mengartikan ruang publik sebagai suatu 

jaringan untuk mengkomunikasikan informasi dan pandangan-pandangan (yaitu 

opini-opini yang mengekspresikan sikap-sikap positif atau negatif); aliran-aliran 

komunikasi yang dalam proses, disaring dan disintesakan dalam suatu cara sebagai 

opini-opini publik. Ruang publik ini direproduksi secara diskursif melalui tindakan 

komunikatif yang rasional.4 Akan tetapi, dalam konteks riil berbicara mengenai 

ruang publik berarti berbicara mengenai ranah-ranah kehidupan bersama yang 

diperebutkan dalam arus peristiwa sehari-hari.5 Karena perebutan itulah, ruang 

publik menjadi rentan konflik, rawan dimanipulasi, dan dihegemoni oleh berbagai 

kekuatan sebagaimana yang jamak terjadi dalam ruang publik Indonesia. Gereja, 

khususnya jemaat-jemaat atau gereja lokal, perlu membangun dirinya secara 

bermakna dengan menjadikan ruang publik sebagai situs berteologi dan bergereja. 

Sebab, gereja menjadi gereja bukan dalam ruang hampa, melainkan di dalam ruang-

ruang publik.   

Dalam upaya mewujudkan diri sebagai gereja yang relevan dan signifikan 

dalam ruang publik, gereja memerlukan metafora baru yang secara imaginatif 

mampu menerjemahkan identitasnya sebagai gereja yang misional, relasional, dan 

inkarnasional di tengah ruang publik. Misional berarti gereja, baik secara personal 

maupun komunal, selalu mengemban misi Allah yang melekat pada dirinya secara 

inheren. Relasional berarti gereja selalu hidup dalam relasi, sekaligus secara vertikal 

dengan Tuhan dan secara horizontal dengan sesama. Tidak ada gereja yang hidup 

tanpa relasi. Lalu, inkarnasional berarti gereja sebagai persekutuan yang dibentuk 

Allah hadir secara konkret untuk menerjemahkan panggilannya dalam ruang dan 

waktu tertentu. Ketiga identitas gereja ini utuh-menyatu.

Untuk menerjemahkan ketiga identitas tersebut, kita memerlukan metafora 

yang lebih segar. Matafora adalah penggunaan kata atau kelompok kata untuk 

Qalam, 1994), 113.
4	  	 Jürgen Habermas, Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law and 

Democracy (Cambridge: MIT Press, 1996), 360.
5		  Herry Priyono, “Menyelamatkan Ruang Publik,” in  Ruang Publik: Melacak Partisipasi Demokratis 

dari Polis sampai Cyberspace, ed. oleh F. Budi Hardiman (Yogyakarta: Kanisius, 2010), 370. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

4

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

mengalihkan citra, makna, atau kualitas sebuah ungkapan kepada suatu ungkapan 

lain. Dalam tulisan ini, metafora dimengerti secara semiotik sebagai 
a way of conceptualizing or relating of sign (topic) to another entity through the 
use of analogy (differentiations or equation). Metaphor works by employing two 
signs, i.e., the first serve as the source or domain (topic) and the second serve as 
a target (vehicle), which give birth to a new meaning (grounds).6 

Metafora yang ditawarkan dalam tulisan ini adalah “Jemaat Publik.” Matafora 

jemaat publik berupaya menjelaskan hakikat “jemaat” sebagai gereja dengan 

menghubungkannya pada (kehidupan) “publik”, dan hal ini menghasilkan sebuah 

makna baru dalam kehidupan menggereja jemaat-jemaat. Panggilan menjadi jemaat 

publik ini merupakan jalan hidup menggereja yang sesuai dengan DNA dan desain 

Allah atas gereja di dalam dunia. 

Untuk menjelaskan pendapat tersebut, saya pertama-tama akan memaparkan 

pandangan teologis mengenai Allah dan dunia dengan memakai pendekatan 

trinitaris-perikhoresis dari Joas Adiprasetya. Setelah itu, saya akan menjelaskan 

gereja sebagai komunitas iman yang unik dengan memakai pemikiran Leonard 

Sweet, seorang profesor emiritus teologi di Drew University, Amerika Serikat. 

Lalu, gereja yang unik itu akan saya tempatkan di ruang publik dengan memakai 

pendekatan “ekologis” dari studi-studi kongregasi atau jemaat. Terakhir, dengan 

meminjam pendekatan metaforik dari Donald E. Messer, seorang teolog Metodis, 

saya menawarkan metafora Jemaat Publik sebagai praksis hidup mengereja dalam 

ruang publik sehari-hari, di mana warga jemaat memainkan peran sebagai subjek-

subjek komunikatif untuk membangun jemaat dan masyarakat.

Diskusi
Allah dan Dunia: Dalam Relasi Perikhoresis

Gereja tidak berasal dari dunia, tetapi berada di dalam dunia. Kendati gereja 

bukan dari dunia, sama seperti Yesus, tetapi Yesus tidak meminta supaya Bapa 

mengambil gereja dari dunia (bdk. Yoh.17:14-16). Sikap gereja terhadap dunia tentu 

akan sangat ditentukan oleh pemahaman gereja mengenai Allah dan sikap-Nya 

6	   	Prasuri Kuswarini, “Penerjemahan Metafora dalam Saman ke dalam Bahasa Prancis,” Jurnal 
Ilmu Budaya 6, no. 1 (2018): 177.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


5Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

terhadap dunia. Pemahaman gereja ini pada gilirannya akan menentukan respons 

gereja terhadap sang liyan, juga terhadap persoalan-persoalan sosial kemanusiaan 

dan ekologis yang terjadi di dalam dunia. Dengan kata lain, pemahaman gereja 

mengenai Allah dan sikap-Nya terhadap dunia akan sangat memengaruhi sikap 

gereja terhadap ruang publik di mana gereja berada.

Gereja, menurut saya, memerlukan gagasan teologis yang ramah sekaligus 

berprinsip, yang dapat menolong gereja untuk membangun relasi dengan dunia 

atau ruang publik, dan gagasan teologis tersebut berakar dalam keyakinan gereja 

mengenai Allah Trinitas. Menurut Catherine Mowry LaCugna (1952-1997), trinitas 

adalah doktrin yang praktis, yang mampu diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.7 

Trinitas dapat menjadi lensa bagi gereja dan manusia untuk melihat kehidupan 

sehari-hari dalam beragam aspek, termasuk melihat kehidupan gereja sebagai 

komunitas iman bersama umat lain dalam kehidupan sosial.

Sejalan dengan LaCugna, Edward Zaragoza menyebutkan bahwa trinitas bukan 

deskripsi fakta ilmiah, melainkan pengakuan iman yang didasarkan pada penyataan 

Allah di dalam Alkitab dan dalam pengalaman, yang kemudian direfleksikan secara 

lebih luas oleh gereja.8 Refleksi atas penyataan Allah ini membawa gereja pada 

pengakuan bahwa Allah yang dikenal dan disembah dalam ibadat dan kehidupan 

gereja adalah Allah Trinitas, satu Allah namun menyatakan diri dalam tiga pribadi: 

Bapa, Anak, dan Roh Kudus. Ketiga pribadi Allah ini ada bersama dalam relasi 

yang intim, saling meresapi satu dengan yang lain, tanpa tercampur, terpisah, atau 

terbelah. Inilah relasi persekutuan atau koinonia Allah Trinitas yang biasanya 

disebut dengan istilah perichoresis.9  

Dalam buku An Imaginative Glimpse: The Trinity and Multiple Religious 

Imaginations, Adiprasetya menjelaskan bahwa istilah perikhoresis pada mulanya 

dipakai untuk menerangkan natur dari Yesus Kristus. Terdapat dua kodrat atau natur 

7	   	Catherine Mowry LaCugna, “The Practical Trinity,” The Christian Century (15-22 Jul (1992): 
679.

8	   	Edward C. Zaragoza, No Longer Servants, but Friends: A Theology of Ordained Ministry (Nashville, 
TN: Abingdon Press, 1999), 63.

9	  	 Joas Adiprasetya, An Imaginative Glimpse: The Trinity and Multiple Religious Participations 
(Eugene, OR: Pickwick Publications, 2013), 1.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

6

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

dari Yesus, yakni ilahi dan manusiawi. Kedua natur ini saling meresapi, tetapi tidak 

bercampur. Relasi kedua natur dalam satu pribadi ini disebut nature-perichoresis.10 

Dari situ, ungkapan perikhoresis kemudian dipakai untuk menjelaskan mengenai 

kesatuan trinitaris dari Bapa, Putra, dan Roh Kudus. Relasi perikhoresis tiga pribadi 

Allah ini dikenal dengan sebutan person-perichoresis.11 Dengan pemahaman dan 

pengakuan akan perikhoresis pribadi dari Allah Trinitas berarti pengalaman 

kristiani menyatukan perbedaan-perbedaan dalam Allah, tanpa tergoda untuk 

menggandakan Allah ke dalam triteisme atau politeisme. Konsekuensinya, trinitas 

ilahi menuntut untuk menerima perbedaan dalam kesatuan. Kesatuan tidak 

harus berarti penyangkalan perbedaan, juga tidak berarti reduksi perbedaan 

kepada keseragaman, melainkan berarti persekutuan dan interpenetrasi di antara 

perbedaan.12 

Adiprasetya kemudian menambahkan satu tipe relasi perikhoresis yang ia 

sebut reality-perichoresis yang menjadi sentral dalam tulisannya.13 Menurut saya, 

inilah hal yang paling mengagumkan dalam studi Adiprasetya. Mengapa? Relasi 

saling masuk dan saling memberi ruang berlangsung bukan hanya di antara kedua 

hakikat ilahi-insani di dalam diri Yesus Kristus, atau di antara pribadi-pribadi 

Trinitas, melainkan juga antara Pencipta dan ciptaan.14 Dalam relasi reality-

perichoresis inilah Allah memberi ruang bagi ciptaan untuk berpartisipasi dalam 

kehidupan Trinitas.

Akan tetapi, bagaimana ruang partisipatif itu dapat terwujud? Adiprasetya 

memberikan penjelasan apik dengan meminjam gagasan panentheisme dari Jürgen 

Moltmann, dan mengembangkan gagasan theenpanisme dari A.J. Torrance dan N.T. 

Wright. Panentheisme adalah model doktrinal yang mengimajinasikan kenyataan 

bahwa seluruh semesta berada di dalam Allah sebagai the One, Sang Pencipta, 

10	 Adiprasetya, 105.
11	 Adiprasetya, 108–11.
12	 Leonardo Boff, Allah Persekutuan: Ajaran tentang Allah Tritunggal, trans. oleh Aleksius 

Armanjaya dan Georg Kirchberger (Maumere: Ledalero, 1999), 153–54.
13	 Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 111.
14	 Joas Adiprasetya, “Dua Tangan Allah Merengkuh Semesta: Panenteisme dan Theenpanisme,” 

Indonesian Journal of Theology2 5, no. 1 (2017): 25.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


7Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

tanpa kehilangan perbedaan kualitatif di antara keduanya－Pencipta dan ciptaan.15 

“Lokasi ontologis” keberadaan ciptaan itu terletak dalam pribadi kedua dari the 

Tree atau Trinitas. Pribadi kedua adalah Wadah, Khora, atau Rahim bagi semua 

ciptaan untuk menjadi ada. Gagasan ini sejalan dengan pemikiran tentang Kristus 

“Kosmik”, yang secara biblis mengakar pada imajinasi yang diungkapkan Paulus 

bahwa Kristus adalah gambar Allah yang di dalam-Nya segala sesuatu diciptakan 

(lih.Kol.1: 15-17).16

Jadi, di dalam Kristuslah segala sesuatu diciptakan dan berpartisipasi dalam 

diri Allah. Adiprasetya menerangkan dengan mengutip Moltmann bahwa penciptaan 

adalah tindakan kenosis dari Allah, sebab di situlah Allah sebagai Yang Tak Terbatas 

membatasi diri dengan memberi ruang di dalam Sang Anak, supaya ciptaan sebagai 

yang terbatas tercipta dari tidak ada menjadi ada (creatio ex-nihilo). Dengan begitu, 

penciptaan dapat pula dilihat sebagai sebuah in-karnasi, sebab seluruh ciptaan 

memasuki sang Wadah, yaitu Kristus. Di dalam inkarnasi Kristus sendiri, Allah 

memasuki sejarah dan merengkuh semua ciptaan ke dalam diri-Nya.17 Mengutip 

Paus Paulus Yohanes II, Adiprasetya menulis: “Inkarnasi Anak Allah merupakan 

perengkuhan ke dalam kesatuan dengan Allah bukan hanya hakikat manusia, 

namun di dalam hakikat manusia ini, dalam arti tertentu, segala sesuatu yang adalah 

“daging”.18 

Lebih jauh dan dalam, inkarnasi secara radikal dilihat sebagai tindakan Allah 

yang memasuki jaringan keberadaan biologis dan sistem alam. Dengan begitu, 

seluruh ciptaan itu sendiri adalah wajah dari inkarnasi Sang Anak.19 Di dalam dan 

melalui wajah ciptaan, baik manusia maupun alam, kita dapat menemukan dan 

melihat wajah Kristus.   

Karya perengkuhan Allah melalui Sang Anak di dalam penciptaan dan 

inkarnasi di atas, dapat dilukiskan secara metaforik sebagai satu tangan Allah. 

15	  Adiprasetya, 26.
16	  Adiprasetya, 27–28.
17	  Adiprasetya, 28–29.
18	  Adiprasetya, 28.
19	  Adiprasetya, 30.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

8

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Tangan lainnya adalah melalui Roh Kudus, yang tentu saja selalu ada bersama dalam 

relasi perikhoresis dengan Sang Anak. Dalam relasi perikhoresis, Bapa tidak lebih 

tinggi dari tangan pertama (Anak), Bapa dan tangan pertama (Anak) tidak lebih 

tinggi dari tangan kedua (Roh Kudus). Ketiganya berada dalam relasi yang setara. 

Jika di dalam Sang Anak ciptaan diberi bentuk (materialitas), maka melalui Roh 

Kudus ciptaan diberikan kehidupan atau vitalitas, serta diarahkan pada pemenuhan 

eskatologisnya. Adiprasetya menulis: 
Roh Kudus menyempurnakan apa yang telah diciptakan oleh Sang Anak, terlepas 
dari keterjatuhan manusia ke dalam dosa yang berimbas kepada seluruh semesta. 
Penyempurnaan ini terjadi melalui inhabitasi Roh Kudus.20 

Karya inhabitasi Roh Kudus inilah yang dikenal dengan istilah theenpanisme. 

Jika panentheisme menunjuk pada “lokasi ontologis” ciptaan di dalam Allah, 

theenpanisme hendak memperlihatkan kehadiran Allah melalui Roh Kudus yang 

memasuki dan merasuki semua ciptaan, tanpa terkecuali. Doktrin theenpanisme 

mau menegaskan bahwa Bapa terus berkarya di sepanjang sejarah di dalam 

Anak melalui Roh Kudus.21 Allah Trinitas terus aktif mencipta atau memperbarui 

ciptaan-Nya dengan masuk dan berdiam dalam sejarah. Inhabitasi ini disebut oleh 

Moltmann, sebagaimana yang dikutip Adiprasetya, dengan istilah Shekinah. 

Shekinah adalah Allah yang secara kenotik hadir di dalam ruang dan waktu 

tertentu. Allah berdiam di dalam ciptaan-Nya sendiri, sehingga seluruh ciptaan 

menjadi rumah Allah, Shekinah. Sama seperti pada permulaan Allah menjadikan 

diri-Nya sendiri tempat berdiam bagi ciptaan-Nya, demikian pada akhirnya ciptaan 

baru-Nya akan menjadi tempat kediaman-Nya. Sebuah keberdiaman timbal-balik 

antara Allah dan ciptaan terwujud. Pada titik inilah perikhoresis realitas mengalami 

pemenuhan: “Allah menjadi semua di dalam semua” (all in all). Visi eskatologis ini 

menegaskan bahwa pada penciptaan pertama dan penciptaan baru di dalam Kristus 

melalui Roh Kudus, atau antara protologi dan eskatologi, terdapat konsistensi dan 

kohorensi.22 

20	  Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 35.
21	  Adiprasetya, “Dua Tangan Allah Merengkuh Semesta,” 31–32.
22	  Adiprasetya, 36–37.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


9Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Melalui “dua tangan-Nya,” Sang Anak dan Roh Kudus, Allah sebagai Pencipta 

terus merangkul dan membawa dunia pada pemenuhan masa depan yang baik, 

sama seperti pada permulaan ketika diciptakan: “Allah melihat semua baik adanya.” 

Seluruh pengenalan kita mengenai Trinitas selalu terjadi dalam kerangka ekonomi 

Allah itu, sebab segala sesuatu berasal dari Allah, dibuat dan ditebus melalui Yesus 

Kristus, dan disempurnakan oleh kuasa Roh Kudus.23 Di dalam relasi perikoresis 

ekonomik inilah terbuka ruang partisipasi bagi semua ciptaan untuk terlibat dalam 

kehidupan Allah Trinitas yang selalu ada bersama dan meresapi seluruh ciptaan-

Nya. Persis dalam pusaran relasi dan persekutuan perikhoresis antara Allah dan 

ciptaan inilah, kita melihat dan memaknai keberadaan dan panggilan gereja. 

DNA Gereja

Gereja sebagai komunitas iman (communio fidelium) yang hidup di dalam 

dunia tidak berada dari dan untuk dirinya sendiri. Gereja dibentuk oleh Allah Trinitas 

dan ditempatkan dalam desain-Nya. Dalam dokumen eklesiologis Dewan Gereja 

Dunia (DGD), The Church: Towards a Common Vision, gereja disebut sebagai koinonia 

atau persekutuan dari Allah Trinitas.24 Itu berarti, gereja ada karena anugerah-

Nya, dan diadakan untuk melakukan panggilan atau misi dari Trinitas itu sendiri. 

Alhasil, gereja harus menjadi tanda kasih Allah bagi dunia.25 Sama seperti Allah 

yang tidak pernah berhenti mengasihi dan menyatakan kebaikan bagi dunia, gereja 

pun tetap memandangi dunia dan mengasihinya, bukan mengalihkan pandangan ke 

langit atau surga. Atau, meminjam Leonardo Boff, gereja harus menjadi sakramen 

Trinitas di dalam dunia.26 Hidup berkoinonia dari gereja haruslah mencerminkan 

persekutuan dari Allah Trinitas itu sendiri, sebab dalam persekutuan, kita tidak 

hanya membagi diri kita satu dengan yang lain, tetapi juga berbagi bersama dalam 

kehidupan Allah Trinitas.27

23	  LaCugna, “The Practical Trinity,” 679.
24	 Faith and Order, The Church Towards a Common Vision (Geneva: World Council of Churches, 

2013), 5.
25	 Faith and Order, 15.
26	 Boff, Allah Persekutuan, 21.
27	 Hariman A. Pattianakotta, “Menjadi Koinonia yang Diakonal: Suatu upaya pembangunan jemaat 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

10

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Dengan melihat dan menempatkan gereja dalam desain Allah Trinitas, kita 

tertolong untuk memahami gereja sesuai dengan identitasnya. Kevin Ford menyebut 

identitas gereja ini dengan istilah kode genetik, sama seperti Leonard Sweet yang 

memakai istilah DNA (Deoxyribo Nucleid Acid). Dalam buku Transforming Church: 

Bringing out the good to get to great, Ford mengatakan bahwa konflik, stagnasi, dan 

inersia kerap terjadi dalam kehidupan gereja, sebab gereja sendiri tidak mengetahui 

atau menyangkal siapa mereka dan mereka hidup tidak selaras dengan kode 

genetik yang menjadi identitas kolektif mereka. Alhasil, gereja tidak mengalami 

transformasi dan hidup secara tidak sehat.28

Berdasarkan hasil studi yang tertuang dalam buku So Beautiful: Divine Design 

for Life and the Church, Sweet juga memperlihatkan ketidaksehatan gereja yang 

hidup di bawah pengaruh “APC”. Dalam dunia medis, APC (aspirin, phenacetin, 

caffeine) adalah obat penahan rasa sakit (analgesik) dan obat penurun demam 

dengan gejala-gejala seperti panas dan nyeri (antipiretik). Dalam jangka pendek, 

APC akan sangat menolong. Namun, bila dikonsumsi dalam jangka panjang, APC 

justru akan menyebabkan sakit yang lebih parah dan mematikan.29 Sweet memakai 

APC sebagai metafora untuk menjelaskan kehidupan gereja yang terjebak dalam 

pengaruh attractional, propositional, and colonial (APC), yang dalam jangka panjang 

akan mematikan gereja.30 

Di gereja APC, orang hanya terdaftar sebagai anggota (members), sebab 

didorong oleh hal-hal yang bersifat atraktif (attractional), seperti musik yang 

spektakuler, gedung yang megah dan nyaman, atau tawaran-tawaran tertentu yang 

menggiurkan. Orang percaya (believers) yang hidup di gereja APC menjadi orang 

percaya yang biasa-biasa saja (aspek propositional), yang sekadar menyatakan Yesus 

adalah Jalan, Kebenaran, dan Hidup, namun tidak ada dampak signifikan dalam 

kehidupan dari keyakinan tersebut. Bahkan, mereka hanya menjadi konsumen, 

di GKP Tanah Tinggi” (Tesis M.Th., STT Jakarta, 2015), 35.
28	 Kevin G. Ford, Transforming Church: Bringing Out The Good to Get The Great, 2 ed. (Colorado 

Spring: David C. Cook Publisher, 2008), 89.
29	 Leonard Sweet, So Beautiful: Divine Design for Life and the Church (Colorado Spring: David C. 

Cook Publisher, 2009), 17.
30	 Sweet, 18.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


11Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

yang memiliki hasrat besar untuk mencaplok dan menguasai dunia demi kepuasan 

sendiri (colonial). Mereka memasulkan Kristus dan gereja terhadap dunia.31 

Menurut Sweet, agar gereja menjadi gereja yang sehat, gereja harus 

dibebaskan dari pengaruh APC, dan kembali kepada desain Allah bagi gereja 

dan kehidupan. Dalam desain Allah itulah Sweet menemukan DNA gereja, yakni 

MRI=misional, relational, dan inkarnational. MRI inilah yang menggaransi identitas 

gereja.32 Pertanyaannya adalah dari mana datangnya MRI ini?  

Dengan sangat cantik, Sweet memberikan penjelasan bahwa MRI ini datang 

dari keyakinan gereja akan Allah Tritunggal, Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel  

mengenai gereja, dan Alkitab itu sendiri. Dengan sangat memukau, Sweet 

menjelaskan MRI dengan memakai pola kesatuan tiga. Dari keyakinan akan satu 

Allah dengan tiga pribadi Bapa, Anak, dan Roh Kudus, muncullah MRI. 
Misional adalah pikiran dari Allah. Misi terletak di kepala (head) 
Allah=Bapa=Thinking. Relasional adalah hati Allah. Relasi berada di hati (heart) 
Allah=Anak=Loving. Inkarnasional adalah tangan Allah. Inkarnasi adalah apa yang 
tangan (hand) Allah kerjakan=Roh Kudus=Doing.33

Dari Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel yang merupakan bagian penting 

dari tradisi iman ekumenis, gereja mengaku percaya kepada satu gereja yang kudus, 

katolik atau am, dan apostolik atau rasuli. M datang dari pengakuan akan gereja 

yang apostolik. Kata apostolik berasal dari istilah Yunani apostellein yang berarti 

“dikirim keluar”. Jadi, apostolik adalah kata yang misional. Menjadi apostolik berarti 

menjadi yang diutus untuk sebuah misi kudus atau kasih.34 Misi ini bukan pilihan 

bagi gereja dan orang percaya, melainkan sebuah keniscayaan. Misi bukan sekadar 

program atau aktivitas gereja, melainkan atribut Allah dan identitas gereja yang 

terus dirawat di dalam dan melalui tradisi rasuli. Karena itu, orang Kristen bukan 

hanya anggota gereja, melainkan pembawa dan pewujud misi. Mereka bukan 

sekadar orang yang percaya, tetapi murid Yesus yang hidupnya dibentuk oleh misi.35 

Karena itu, tepatlah kalau dikatakan bahwa semua orang percaya adalah misionaris 

31	 Sweet, 18–19.
32	 Sweet, 28.
33   Sweet, 29.
34	 Sweet, 30.
35	 Sweet, 55–56.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

12

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

yang menjadi agen-agen perubahan, bukan konsumen atau pelahap yang rakus di 

tengah dunia.

Lalu, R sendiri datang dari pengakuan akan gereja yang kudus. Kudus 

merupakan istilah yang relasional, di mana gereja “dipanggil” untuk pelayanan 

kasih. Panggilan kekudusan adalah panggilan untuk berelasi: dengan Yesus Kristus 

yang adalah kasih, dan membagi karunia itu kepada dunia. Jadi, panggilan ini adalah 

wujud dari iman yang relasional.36 Gereja yang kudus bukanlah gereja yang hidup 

dalam alienasi dari dunia, melainkan gereja yang memperlihatkan kesaksian yang 

integral dalam relasi bersama yang lain. Allah sendiri adalah Allah yang relasional, 

Allah persekutuan, sehingga tanpa persekutuan (communion) kita tidak mungkin 

berbicara mengenai Allah.37 Relasi gereja dengan Allah Trinitas membawa gereja 

hidup sebagai murid yang autentik penuh integritas bersama dengan yang lain. 

Dalam relasi-relasi itulah orang percaya menjadi seorang pribadi dan gereja menjadi 

gereja yang dapat membagikan kesaksian dan kehidupan bersama dan untuk yang 

lain.

Lebih lanjut, I datang dari pengakuan akan gereja yang katolik/am. Sweet 

mengatakan bahwa katolik adalah kata yang inkarnasional. Gereja atau ekklesia 

adalah “yang dipanggil keluar” untuk menubuhkan secara partikular misi dan 

pelayanan yang universal dari Allah di dunia yang beragam.38 Melalui inkarnasi 

ini, tidak ada lagi batas demarkasi antara hal-hal yang duniawi dan yang rohani. 

Tidak ada lagi pembedaan atau diskriminasi antara “kita” dan “mereka”. Allah 

juga memakai hal-hal yang profan dan biasa untuk menyatakan kesucian dan 

kekudusannya. Allah pun dapat berkarya melalui setiap manusia dalam beragam 

budaya. Dengan identitas inkarnasional ini, gereja kemudian menjadi bagian dari 

budaya, tanpa harus didomestikasi oleh budaya.39 Gereja menjadi gereja yang 

inklusif dan memeragakan keterbukaannya secara konkret dalam kehadiran 

bersama yang lain.

36	 Sweet, 30.
37	 John D. Zizioulas, Being as Communion (New York, NY: St. Vladimir’s Seminary Press, 1985), 17.
38	 Sweet, So Beautiful: Divine Design for Life and the Church, 30.
39	 Sweet, 152–53.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


13Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Sementara itu, dari Alkitab, Sweet dengan manis menjelaskan MRI dengan 

pola kesatuan tiga. Misalnya, Yesus menyatakan diri-Nya sebagai Jalan (The Way), 

Kebenaran (The Truth), dan Hidup (The Life). Jalan adalah misional. Kebenaran 

itu relasional, dan Hidup adalah inkarnasional. Jika dipadukan dengan tiga virtu 

(virtue) yang disampaikan oleh Paulus, yakni iman (faith), pengharapan (hope), dan 

kasih (love) yang dipandang lebih utama, maka hasilnya adalah40:

The Way of Missional Love

The Truth of Relational Faith

The Life of Incarnational Hope.

Dengan demikian, MRI adalah DNA atau identitas gereja. Sebagai koinonia 

dari Allah Trinitas, gereja tidak mungkin hidup tanpa misi. Misi merupakan alasan 

keberadaan dari gereja itu sendiri. Gereja dipanggil dan diutus keluar kepada dunia. 

Oleh karena itu, gereja harus terus hidup dalam relasi dengan Allah dan dunia. Hidup 

yang misional dan relasional seumpama untaian ganda (double helix) dari DNA yang 

diikat secara inkarnasional. Hidup yang misional-relasional itu menginkarnasi atau 

menubuh dalam Kristus, dan secara nyata membumi dalam konteks kehidupan 

yang kompleks dan beragam. Dengan jalan inilah gereja MRI menjadi bagian dari 

kehidupan misi Allah Trinitas dan mewujudkannya secara kontekstual dan konkret 

di dalam dunia.  

Jemaat di Ruang Publik

Perwujudan gereja (MRI) yang konkret itu ada di gereja-gereja partikular 

(sinode), dan lebih konkret lagi terdapat di jemaat-jemaat dan warga jemaat. Setiap 

jemaat adalah bagian dari gereja universal, dan bagian juga dari gereja partikular 

atau sinode tertentu. 

James F. Hopewell mendefinisikan jemaat atau kongregasi sebagai “kelompok 

yang memiliki nama khusus dan anggota yang diakui yang secara reguler 

berkumpul untuk merayakan ibadat yang dipraktikkan secara lebih universal 

tetapi berkomunikasi satu sama lain secara memadai untuk mengembangkan pola 

40	 Sweet, 31.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

14

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

perilaku yang intrinsik, pandangan, dan cerita”.41 Dari definisi ini, terlihat bahwa 

dalam komunitas atau persekutuan yang bernama jemaat, seluruh kualifikasi 

dari gereja universal hadir dan terpenuhi. Hal tersebut disimbolkan oleh ibadat, 

yang dilakukan berdasarkan iman kepada Allah Trinitas. “Di mana dua tiga orang 

berkumpul di dalam nama-Ku, Aku ada di tengah-tengah mereka” (Mat.18:20). Itu 

berarti, iman kepada Trinitas menjadi syarat jemaat sebagai gereja. Tanpa iman, 

tidak ada jemaat, sebab secara esensial jemaat adalah communio fidelium.42 Iman 

kepada Trinitas yang terungkap dalam persekutuan, pengakuan, ibadat, ekaristi, 

dan ministri itulah yang membuat jemaat menjadi bagian utuh dari gereja universal 

dan menempatkannya dalam relasi yang dinamis dengan gereja lokal lain.43 Iman 

kepada Trinitas ini pula yang sekaligus memberikan DNA atau kode genetik MRI 

bagi semua jemaat di berbagai lokasi kehadiran.

Akan tetapi, dari definisi Hopewell di atas, kita pun melihat bahwa setiap 

jemaat mempunyai anggota tertentu yang tercatat dan diakui, mereka berelasi 

dan berkomunikasi, serta mengembangkan perilaku, pandangan, dan cerita 

secara intrinsik. Itu berarti setiap jemaat memiliki keunikan. Hopewell menyebut 

keunikan tersebut dengan istilah “idiom”,44 dan Ford menamainya microcode atau 

kode khusus.45 Kosa kata ini hendak menjelaskan bahwa setiap jemaat mempunyai 

konsepsi identitas yang khas, yang membedakannya dari jemaat lain. Walaupun 

sama-sama berada dalam satu gereja partikular atau sinode tertentu, setiap jemaat 

memiliki cerita unik yang terajut dalam waktu dan ruang tertentu.

Kehadiran jemaat dalam waktu dan ruang tertentu itu menarik untuk 

didalami. Ada dua manfaat penting dari pendalaman ini. Pertama, supaya jemaat-

jemaat tidak terjebak dalam pola-pola pembangunan jemaat yang serba seragam 

(mengikuti instruksi sinode), atau terjebak dalam gaya peniruan yang malas. 

Kedua, agar jemaat menyadari ruang atau konteks di mana jemaat berada, dan 

41	 James Hopewell, Congregation: Stories and Structures (Philadelphia, PA: Fortress Press, 1987).
42	 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Michigan, MI: Eerdmans, 

1998), 147.
43	 Faith and Order, The Church Towards a Common Vision, 16.
44	 Hopewell, Congregation, 5.
45	 Ford, Transforming Church, 97.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


15Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

dari situ jemaat dapat mengembangkan praksis hidup berjemaat yang relevan dan 

signifikan di tengah ruang publik tertentu yang menjadi konteks kehadiran jemaat 

dan warga jemaat. Dalam studi-studi kongregasi atau jemaat, Nancy L. Eisland dan 

R. Stephen Warner mengembangkan kerangka ekologis (ecological frame) untuk 

maksud tersebut. 

Kerangka ekologis menempatkan jemaat sebagai salah satu entitas yang ada 

bersama dengan entitas-entitas lain. Artinya, jemaat bukan segala-galanya. Jemaat 

hanya salah satu di antara yang lain. Karena itu, keunikan atau identitas sebuah 

jemaat tercipta bukan di dalam alienasi, tetapi di dalam relasi. Untuk memahami 

relasi-relasi itu, Eisland dan Warner membagi ecological frame ke dalam tiga aspek: 

scope atau ruang lingkup, layers atau lapisan-lapisan, dan invisible elements atau 

elemen-elemen yang tak terlihat. Ketiga aspek tersebut menolong jemaat melihat 

dirinya yang selalu ada bersama yang lain.46

Aspek scope dapat dipilah menjadi dua, ruang lingkup spasial dan temporal. 

Aspek ruang lingkup spasial hendak memperlihatkan seberapa kuat dan jauh 

sebuah jemaat terhubung dengan masyarakat di lingkungan sekitarnya. Atau, 

keterkaitan jemaat tertentu dengan komunitas global di tempat lain yang berada 

jauh.47 Sangat mungkin terjadi bahwa sebuah jemaat tidak memiliki relasi yang 

cukup kuat dengan masyarakat atau komunitas-komunitas yang ada di lingkungan 

sekitarnya, tetapi jemaat dapat membina hubungan baik dengan komunitas tertentu 

yang berada jauh. Sampai di sini kita bisa bertanya, apakah mungkin fenomena 

penutupan rumah-rumah ibadat yang terjadi di ruang publik Indonesia salah 

satunya disebabkan karena tidak adanya kedekatan dari komunitas tersebut 

dengan lingkungan masyarakat sekitar? Aspek scope dengan ruang lingkup spasial 

dalam studi-studi jemaat ini mendorong sebuah gereja lokal untuk mengenal dan 

membina relasi dengan orang lain yang berada di lingkungan sekitar. Sedangkan, 

aspek ruang lingkup temporal hendak memperlihatkan seberapa kuat relasi sebuah 

46	 Nancy L. Eiesland dan Stephen Warner, “Ecology: Seing the Congregation in Context,” in 
Studying Congregations: A Handbook, ed. oleh Nancy T. Ammerman (Nashville, TN: Abingdon 
Press, 1998), 40–41.

47	 Eiesland dan Warner, 41.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

16

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

jemaat dengan komunitas lain, berdasarkan sejarah dan masa kini, yang tentu akan 

memengaruhi masa depannya.

Aspek layers hendak memperlihatkan bagaimana sebuah jemaat tersusun 

dalam sekurangnya tiga lapisan: demografi, budaya, dan organisasi. Lapisan 

demografi memperlihatkan bagaimana jemaat terbagi dalam kelompok-kelompok 

berdasarkan data demografi, seperti usia, pendidikan, pekerjaan, dan gender. 

Lapisan kultural menampilkan bagaimana jemaat tersusun berdasarkan sub-

kultur warga jemaatnya, seperti etnis, daerah asal, hobi, dan keanggotaan dalam 

organisasi kemasyarakatan, serta pandangan-pandangan yang membentuk sistem 

makna. Sedangkan lapisan organisasi memperlihatkan bagaimana jemaat tersusun 

ke dalam struktur-struktur dan pola komunikasi yang berlangsung di jemaat.48 

Dengan memahami lapisan-lapisan ini, jemaat akan mengetahui potensi-potensi 

dan kelemahan-kelemahan yang dimiliki. 

Lalu, aspek yang terakhir, invisible elements, merupakan aspek yang 

menantang jemaat untuk mengenali pihak-pihak atau orang-orang yang tidak 

dianggap, mereka yang ada tetapi tidak dilihat, tidak mendapatkan tempat dan 

pengahargaan yang sepantasnya. Mereka terabaikan atau termarginalkan oleh 

masyarakat kebanyakan.49 Di kota-kota di Indonesia, mereka yang terabaikan ini 

dengan mudah ditemukan di jalan-jalan, pasar-pasar, bahkan mungkin mereka juga 

ada bersama di dalam jemaat atau gereja itu sendiri. Dengan melihat aspek ini 

jemaat ditantang untuk lebih peduli dan dapat mengembangkan karya ministerial 

bersama mereka yang terabaikan sebagai ungkapan iman dari jemaat MRI.                 

Dari perspektif ekologis yang telah diuraikan itu, terlihat bahwa jemaat adalah 

bagian dari sebuah masyarakat atau ruang publik tertentu. Jemaat adalah sub-

publik. Ia sama dengan yang lain sebagai sebuah entitas sosial. Namun, serentak 

dengan itu jemaat tetap merupakan entitas iman. Bagaimana kita menyebut dan 

memaknai jemaat yang menghayati dirinya sebagai gereja MRI di ruang publik?   

48	 Eiesland dan Warner, 42.
49	 Eieslanad dan Warner, 42.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


17Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Menjadi Jemaat Publik

Secara metaforis, saya mau menyebut jemaat gereja MRI yang hidup di ruang 

publik sebagai “jemaat publik.” Mengapa? Pertama, penelusuran mengenai Allah 

Trinitas yang dipercayai oleh jemaat memperlihatkan bahwa Allah itu berwatak 

publik, sebab Allah sendiri hidup dalam relasi. Bukan hanya relasi antar-pribadi, 

Allah juga membangun dan menghidupi relasi dengan ciptaan. Allah Trinitas adalah 

Allah yang terbuka merangkul dunia-publik atau semua orang. Relasi-relasi inilah 

yang memproduksi ruang-ruang partisipasi. 

Kedua, gereja sebagai communio fidelium dengan DNA misional, relasional, 

dan inkarnasional juga berwatak publik, dan secara fraktal hal tersebut berlaku 

di semua jemaat yang mengaku dan percaya kepada Allah Tritunggal. Meminjam 

Reinhard Hütter, kita dapat menyebut jemaat MRI itu sebagai polis sui generis atau 

publik yang unik.50 Sebagai polis sui generis, jemaat berada di masyarakat, namun 

sekaligus berbeda dengan masyarakat. Karena itu, jemaat harus memberikan 

kesaksian yang nyata dan berbeda dari apa yang dunia atau masyarakat berikan. 

Dalam hal ini, jemaat harus menjadi contoh publik (public exemplification) dan 

menjadi publik alternatif.51 Namun, panggilan ini harus dijalani dengan lebih rendah 

hati dan terbuka, di mana jemaat dilihat sebagai tanda dan antisipasi dari Kerajaan 

Allah, bukan Kerajaan Allah itu sendiri.52 

Ketiga, dengan memotret jemaat berdasarkan frame ekologis, kita menemukan 

bahwa jemaat adalah bagian yang utuh dari masyarakat atau publik yang lebih 

luas di ruang dan waktu yang tertentu. Dalam bingkai ini, jemaat tidak hanya 

berpartisipasi ke dalam kehidupan misi Allah Trinitas, tetapi juga berpartisipasi 

dalam suka-duka masyarakatnya. Meminjam Adiprasetya, jemaat yang hidup dalam 

ruang ekologis atau ruang publik yang tertentu ini disebut sebagai sub-polis.53 

50	 Reinhard Hütter, Suffering Divine Things: Theology as Church Practice (Michigan, MI: Eermans, 
2000), 163.

51	 Bryan Stone, Evangelism after Christendom: The Theology and Practice of Christian Witness 
(Michigan, MI: Brazos Press, 2007), 179, 232.

52	 Joas Adiprasetya, “Gereja sebagai ruang publik. Ceramah, Yayasan Mardiko Indonesia 1 
September” (Jakarta, 2018), 3.

53	 Adiprasetya, 4.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

18

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Dalam keberadaan sebagai sub-polis, jemaat-jemaat memiliki kesempatan untuk 

merumuskan siapa dirinya dan apa panggilan konkretnya dalam interaksi dan relasi 

dengan yang lain di ruang publik.   

Sayangnya, frame berpikir ekologis itu sering kali raib dalam pengalaman 

berjemaat dan atau bergereja. Karena itu, refleksi dan ministri jemaat yang terarah 

bagi dan bersama yang lain dalam ruang publik yang lebih luas menjadi begitu kurus, 

sedangkan refleksi dan ministri ke dalam menjadi begitu gemuk. Gereja menjadi 

begitu ahli dalam tata kelola kerumah-tanggaannya sebagai oikos, tetapi tergagap-

gagap dalam tata karya sosialnya sebagai polis.54 Oleh karena itu, jemaat-jemaat 

membutuhkan frame berpikir yang lebih konkret yang mampu menerjemahkan 

identitas jemaat sebagai gereja MRI ke dalam kehidupan keseharian. Atau, seperti 

yang dilakukan oleh Hopewell dalam studi-studi jemaat sebagaimana yang telah 

diuraikan di atas, jemaat-jemaat perlu menggali idiom-idiom yang khas yang 

menjadi microcode-nya. Dan dari situ, jemaat mengembangkan praksis teologis-

misiologis yang lebih mampu menjawab kebutuhan konteks, baik konteks internal 

maupun ekternal di mana sebuah jemaat hidup sebagai sub-polis. 

Selain itu, jemaat-jemaat juga membutuhkan imajinasi-imajinasi kreatif 

untuk membangun metafora-metafora baru mengenai diri dan panggilannya. 

Dalam kaitan ini, saya meminjam pendekatan metaforis dari Messer. Menurutnya, 

mengembangkan gagasan teologis secara metaforik itu lebih imaginatif, namun 

tetap berakar dalam narasi-narasi tradisi kristiani. Metafora tidak membual, tetapi 

merentangkan kenyataan dalam gambaran-gambaran yang memudahkan jemaat 

dan gereja mengenali diri dan panggilannya di dalam sebuah konteks sosial yang 

riil. Metafora juga memberikan tekanan atau rasa urgensi, sekaligus memandu 

proses mewujudkan self image yang digambarkan dalam metafora tersebut.55 Apa 

yang dikatakan oleh Messer itu dapat kita lihat dalam berbagai metafora yang telah 

dibahas dalam bagian-bagian sebelumnya, seperti metafora tentang “dua tangan 

Allah” yang merangkul dunia, atau metafora gereja APC vs. gereja MRI.  

54	 Adiprasetya, 2–3.
55	 Donald E. Messer, Contemporary Images of Christian Ministry (Nashvile: Abingdon Press, 1989), 

25–28.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


19Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Melalui buku Images of the Church in the New Testament yang ditulis Paul 

Minear, menurut kutipan Messer, tertuang gagasan bahwa images atau metafora 

adalah jalan mengeksplorasi kenyataan yang tidak dapat dikalkulasi secara penuh 

dengan pendekatan-pendekatan ilmiah dengan ukuran-ukuran yang diklaim 

objektif oleh ilmu-ilmu sosial. Minear mengklaim bahwa realitas, termasuk gereja 

dan pelayanannya, secara inheren mengandung misteri, sehingga perlu dicerna 

secara imaginatif. Bahasa dan sastra Perjanjian Baru (PB) sendiri kaya dengan 

gambaran-gambaran metaforik yang menembus batas-batas imaginasi. Alkitab 

sendiri melukiskan gereja dengan beragam metafora.56 

Menurut hemat saya, berteologi dengan pendekatan metaforis memberi 

ruang eksplorasi yang dapat memperkaya pemahaman dan menerangi pengalaman 

bergereja yang dipegang selama ini oleh jemaat-jemaat. Bahkan, metafora yang 

dipakai dapat berfungsi untuk memberikan basis eklesiologis-misiologis bagi 

praksis ministerial jemaat-jemaat secara kontekstual. Sesuai dengan penelusuran 

dan apa yang telah saya tuliskan di atas, jemaat-jemaat yang hidup di ruang publik 

bersama yang lain perlu disebut dengan nama baru, yakni Jemaat Publik. 

Jemaat publik adalah jemaat yang menghayati diri dan panggilan sebagai 

jemaat gereja yang misional, relasional, dan inkarnasional dalam kebersamaannya 

dengan sang liyan di tengah-tengah ruang sosial yang lebih luas. Jemaat publik 

ini berupaya memahami atau mengintepretasi kehidupan manusia dalam terang 

referensi transendental atau imannya.57 Atau, seperti yang dikatakan Ronald 

Thieman, jemaat publik berusahan memahami relasi antara keyakinan Kristen 

dan konteks sosial budaya yang lebih luas di mana komunitas Kristen atau jemaat 

tersebut hidup.58 Dalam konteks sosial budaya yang luas itulah jemaat publik 

mengungkapkan identitasnya ke dalam praksis ministerial sehari-hari. 

 Jemaat publik yang misional, relasional, dan inkarnasional ini memiliki tiga 

ciri pokok sebagaimana yang sebutkan oleh Adiprasetya yang mengutip William 

56	 Messer, 22.
57	 Martin Marty, The Public Church (New York, NY: Crossroad, 1981), 9, 22.
58	 Ronald F. Thiemann, Constructing a Public Theology: The Church in a Pluralistic Culture 

(Louisville, KY: John Knox Press, 1991), 21.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

20

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Placher: Diskursif secara rasional, responsif secara kontemporer, dan kolektif secara 

spasial. Ketiga watak ini juga berkorelasi secara pas dengan tiga aspek keterlibatan 

publik yang diusulkan oleh The Lutheran World Federation (LWF): Gagasan, praktik, 

dan struktur. Lalu, Adiprasetya menyandingkan watak dan aspek keterlibatan publik 

itu dengan dengan pemikiran filosofis dari J. Habermas, C. West, dan J. Butler, yakni 

Translatabilitas, profetisitas, dan kohabitasi.59

Upaya imajinatif Adiprasetya itu menolong saya untuk menerjemahkan 

identitas jemaat gereja MRI ke dalam gaya hidup publik, sehingga jemaat tidak 

sekadar menjadi jemaat di ruang publik, tetapi menjadi jemaat publik itu sendiri.

Jemaat yang misional adalah jemaat yang bergagasan, bahwa misi Allah 

merupakan misi jemaat untuk menghadirkan perdamaian, keadilan dan keutuhan 

ciptaan di ruang-ruang publik. Gagasan misional ini harus bisa diterjemahkan ke 

dalam bahasa yang dapat dimengerti secara bersama, kendati hal tersebut tidak 

selalu mudah. Sebab, seperti yang dikatakan oleh Armando Salvatore, ruang publik 

adalah ruang yang kompleks, jamak, dan penuh dengan persaingan atau konflik; 

ruang di mana terjadi persilangan di seluruh pembentukan hukum, sipil, tradisi 

agama, dan kemunculan serta konsolidasi kekuatan sekular modern.60 Dalam 

konteks kontestasi seperti itu, jemaat publik ditantang untuk merawat ruang publik 

dengan menghargai kemajemukan dan menerjemahkan gagasan-gagasan misional 

dengan rasionalitas yang jernih sebagai opini publik.

Jemaat yang relasional adalah jemaat yang dalam praktik hidup sehari-

hari menyadari bahwa relasi-relasi yang terbangun dan terarah kepada kebaikan 

bersama (bonum commune) mesti berbasis pada keyakinan akan kebenaran. Oleh 

karena itu, jemaat publik dalam relasi-relasi sosial terpanggil untuk menjadi 

penyaksi-penyaksi kebenaran berdasarkan imannya kepada Allah Trinitas. Bahkan, 

mereka mesti siap membayar harga dalam upaya menyampaikan suara profetik di 

59	 Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 7–8.
60	 Armando Salvatore, The Public Sphere: Liberal Modernity, Catholicism, Islam (New York, NY: 

Palgrave MacMillan, 2007), 7.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


21Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

ruang publik. Dalam hal ini, jemaat tidak sekadar mencari konsensus, tetapi hadir 

untuk menentang ketidakadilan dan ketidakbenaran.61

Dan saya setuju dan yakin bersama Dennis J. Geaney dan Donald Messer yang 

menyebutkan, bahwa jemaat adalah tempat yang ideal untuk memulai gerakan-

gerakan sosial demi perdamaian dan keadilan.62 Suara dan tindakan profetik 

memang mesti keluar dari ruang-ruang hidup jemaat, sebab selain sebagai 

“basis misi”, jemaat dan warga jemaatlah yang berada dalam relasi-relasi sosial 

konkret. Mereka jugalah yang merasakan langsung berbagai bentuk konflik dan 

ketidakadilan. Karena itu, jemaat mesti menjadi komunitas aman bagi mereka yang 

hidup dalam ketakutan akibat pengabaian, kekerasan, dan penindasan.

Jemaat yang inkarnasional adalah jemaat yang menghayati hidup di ruang 

publik sebagai upaya penciptaan hidup bersama atau kohabitasi.63 Kesadaran ini 

pada akhirnya mengarah pada usaha menciptakan struktur-struktur kehidupan 

yang menunjang langgengnya kehidupan dalam kemajemukan. Struktur-struktur 

tersebut ada di dalam hukum, politik, atau masyarakat sipil yang kesemuanya 

bertujuan untuk memelihara hidup bersama dalam semangat persahabatan dan 

keadilan. Jemaat publik yang inkarnasional bertanggung jawab untuk hal ini. 

Itu sebabnya, jemaat publik tidak lagi mendikotomikan antara ruang sakral 

dan profan, atau membeda-bedakan antara yang rohani dan yang jasmani, pejabat 

dan warga jemaat, atau mempertentangkan orang dalam dan orang luar. Sebab, 

semua ruang yang diproduksi dalam relasi-relasi sosial adalah ruang-ruang yang 

telah dan akan selalu dimasuki oleh Allah; dan semua warga jemaat yang hidup 

dalam ruang-ruang tersebut adalah agen-agen misi Allah; orang dalam dan orang 

luar adalah sesama ciptaan Tuhan yang dipanggil untuk merawat hidup bersama. 

Dengan kata lain, baik pejabat maupun anggota jemaat, warga jemaat atau warga 

masyarakat, semua adalah subjek-subjek komunikatif yang bertangung-jawab 

menciptakan kebaikan dan keadaban publik.      

61	 Adiprasetya, “Gereja sebagai ruang publik. Ceramah, Yayasan Mardiko Indonesia 1 September,” 
9.

62	 Messer, Contemporary Images of Christian Ministry, 124.
63	 Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 10.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

22

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Kesimpulan

Itulah gagasan Jemaat Publik yang ditawarkan dalam tulisan ini. Baik jemaat 

sebagai polis sui generis maupun sebagai sub-polis memiliki panggilan publik, sebab 

jemaat ada dan diutus oleh Allah Trinitas untuk ke luar, bukan ke dalam. Dengan 

identitas misional, relasional, dan inkarnasional yang berbasis pada iman akan 

Allah Tritunggal, jemaat publik hidup dan menjadi bagian yang utuh dari publik 

yang lebih luas. Karena itu, kita dapat menyebutnya sebagai jemaat publik. 

Dengan demikian, pada masa pasca-pandemi nanti, tata karya sosial yang 

sudah dilakukan oleh jemaat-jemaat mesti terus dilakukan, bahkan ditingkatkan. 

Karya-karya ministerial yang bersifat karitatif dapat terus dipertahankan dan 

ditambahkan dengan karya-karya pelayanan sosial yang memberdayakan. Jemaat-

jemaat juga perlu bergerak untuk melakukan advokasi kebijakan publik demi 

kebaikan bersama. Tentu, jemaat-jemaat juga memiliki potensi dan kapasitas yang 

terbatas untuk bisa melakukan banyak hal, apalagi untuk sesuatu yang besar dan 

spektakuler. Jemaat-jemaat dapat memulai dengan mengembangkan kesadaran 

bahwa jemaat adalah bagian dari publik, dan karena itu mereka belajar melakukan 

sesuatu bersama publik yang lain sebagai bagian dari aktualisasi iman. Kesetiaan 

dalam karya bersama akan membuat harapan akan transformasi berbuah nyata.

Daftar Pustaka
Adiprasetya, Joas. An Imaginative Glimpse: The Trinity and Multiple Religious 

Participations. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2013.

———. “Dua Tangan Allah Merengkuh Semesta: Panenteisme dan Theenpanisme.” 
Indonesian Journal of Theology2 5, no. 1 (2017): 24–41.

———. “Gereja sebagai ruang publik. Ceramah, Yayasan Mardiko Indonesia 1 
September.” Jakarta, 2018.

Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago, IL: The University of Chicago 
Press, 1998.

Boff, Leonardo. Allah Persekutuan: Ajaran tentang Allah Tritunggal. Diterjemahkan 
oleh Aleksius Armanjaya dan Georg Kirchberger. Maumere: Ledalero, 1999.

D’Entevés, Maurizio Passerin. Filsafat Politik Hannah Arendt. Diterjemahkan oleh 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


23Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

M. Shafwan. Yogyakarta: Qalam, 1994.

Eiesland, Nancy L., dan Stephen Warner. “Ecology: Seing the Congregation in 
Context.” In Studying Congregations: A Handbook, diedit oleh Nancy T. 
Ammerman, 40–77. Nashville, TN: Abingdon Press, 1998.

Faith and Order. The Church Towards a Common Vision. Geneva: World Council of 
Churches, 2013.

Ford, Kevin G. Transforming Church: Bringing Out The Good to Get The Great. 2 ed. 
Colorado Spring: David C. Cook Publisher, 2008.

Habermas, Jürgen. Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory 
of Law and Democracy. Cambridge: MIT Press, 1996.

Hardiman, Budi F. “Komersialisasi ruang publik menurut Hannah Arendt dan 
Jürgen Habermas.” In Ruang Publik: Melacak Partisipasi Demokratis dari 
Polis sampai Cyberspace, diedit oleh F. Budi Hardiman, 369–98. Yogyakarta: 
Kanisius, 2010.

Hopewell, James. Congregation: Stories and Structures. Philadelphia, PA: Fortress 
Press, 1987.

Hütter, Reinhard. Suffering Divine Things: Theology as Church Practice. Michigan, 
MI: Eermans, 2000.

Kuswarini, Prasuri. “Penerjemahan Metafora dalam Saman ke dalam Bahasa 
Prancis.” Jurnal Ilmu Budaya 6, no. 1 (2018): 176–85.

LaCugna, Catherine Mowry. “The Practical Trinity.” The Christian Century (15-22 
Jul (1992): 678–82.

Marty, Martin. The Public Church. New York, NY: Crossroad, 1981.

Messer, Donald E. Contemporary Images of Christian Ministry. Nashvile: Abingdon 
Press, 1989.

Pattianakotta, Hariman A. “Menjadi Koinonia yang Diakonal: Suatu upaya 
pembangunan jemaat di GKP Tanah Tinggi.” Tesis M.Th., STT Jakarta, 2015.

Priyono, Herry “Menyelamatkan Ruang Publik,” in Ruang Publik: Melacak Partisipasi 
Demokratis dari Polis sampai Cyberspace, ed. oleh F. Budi Hardiman. 
Yogyakarta: Kanisius, 2010.

Salvatore, Armando. The Public Sphere: Liberal Modernity, Catholicism, Islam. New 
York, NY: Palgrave MacMillan, 2007.

Stone, Bryan. Evangelism after Christendom: The Theology and Practice of Christian 
Witness. Michigan, MI: Brazos Press, 2007.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911


Theologia in Loco 
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

24

Copyright© 2021, Theologia in Loco 
ISSN 2621-4911 (online)

Sweet, Leonard. So Beautiful: Divine Design for Life and the Church. Colorado 
Spring: David C. Cook Publisher, 2009.

Thiemann, Ronald F. Constructing a Public Theology: The Church in a Pluralistic 
Culture. Louisville, KY: John Knox Press, 1991.

Volf, Miroslav. After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Michigan, 
MI: Eerdmans, 1998.

Zaragoza, Edward C. No Longer Servants, but Friends: A Theology of Ordained 
Ministry. Nashville, TN: Abingdon Press, 1999.

Zizioulas, John D. Being as Communion. New York, NY: St. Vladimir’s Seminary 
Press, 1985.

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

