@ www.theologiainloco.com Theologia in Loco
= DOI: 10.55935/thilo.v3i1.210 Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

Menjadi Jemaat Publik:
Menggereja secara Misional, Relasional, dan
Inkarnasional di Ruang Publik

Becoming Public Congregation:
Being Church as Missional, Relational, and
Incarnasional in the Public Space

Hariman A. Pattianakotta
hpattianakotta@gmail.com
Universitas Kristen Maranatha, Bandung

ABSTRAK

Panggilan menjadi jemaat publik merupakan jalan hidup menggereja yang sesuai
dengan DNA dan desain Allah atas gereja di dalam dunia. Karena itu, dalam artikel ini,
saya menawarkan metafora “jemaat publik” bagi jemaatjemaat untuk menerjemahkan
dirinya sebagai gereja yang misional, relasional, dan inkarnasional dalam ruang publik.
Untuk menjelaskan tawaran ini, saya akan mengurai pandangan mengenai gereja dan
dunia dalam bingkai trinitasperikhoresis dari Joas Adiprasetya dan mengelaborasi
pemikiran Leonard Sweet mengenai gereja yang misional, relasional, dan inkarnasional
(MRI). Kemudian saya akan membaca jemaat dari perspektif ekologis dalam studi-
studi kongregasi, lalu dengan pendekatan metaforik dari Donald Messer, saya akan
mendialogkan pemikiran Adiprasetya dan Sweet untuk menawarkan konstruksi saya
mengenai jemaat publik.

Kata-kata Kunci: Jemaat publik, gereja, misional, relasional, inkarnasional, ruang publik

ABSTRACT

Being church in the world is a way of life for church that is determined by its DNA and
God’s design. This article offers the metaphor for a church in the world called “public
congregation.” It is characterized by three dimensions—missional, relational, and
incarnational. This article uses Joas Adiprasetya’s concept of perichoresis in conversation
with Leonard Sweet’s thoughts on the missional, relational, and incarnational (MRI)
church. The conversation is further extended to include the metaphoric approach by
Donald Messer to argue for the relevance of public congregation as a metaphor for church
life and orientation toward the world.

Keywords: Public congregation, church, missional, relational, incarnational, public space

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911
mailto:hpattianakotta@gmail.com

2 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

PENDAHULUAN

Pagebluk atau pandemi Covid-19 yang menggebuk dunia dan Indonesia
tampaknya masih belum memperlihatkan tanda-tanda akan segera mereda.
Pagebluk ini telah menimbulkan dan menambahkan penderitaan dan kesulitan
bagi manusia dalam berbagai aspek. Akan tetapi, di tengah kesesakan hidup akibat
Covid-19, kita masih melihat banyak kebaikan yang tertabur.

Jemaat-jemaat dari berbagai gereja juga terbilang aktif menabur sekaligus
menerima kebaikan bersama dengan yang lain (the others) dalam ruang-ruang
publik. Aksi karitatif seperti membagi-bagikan sembako dilakukan jemaat-jemaat
dan warga jemaat di berbagai tempat. Demikian halnya dengan layanan-layanan
afektif seperti konseling berbasis on line, terjadi melampaui batas-batas denominasi
dan agama.

Pagebluk Covid-19 seakan membuka ruang-ruang privat agama (baca: gereja)
yang sering tergembok bagi yang lain atau sang liyan. Di masa pandemi ini terdapat
blessing in disguise yang memberikan kelegaan sekaligus membangkitkan harapan
untuk transformasi ke arah yang lebih baik. Karena itu, masa pandemi dapat pula
menjadi momentum reflektif bagi gereja-gereja di Indonesia untuk melihat lagi diri
dan panggilannya bersama sang liyan dalam ruang-ruang publik.

Ruang publik yang dimaksudkan di sini bukan sekadar tempat fisik atau
geografis, melainkan komunikasi warga yang mereproduksi ruang di antara
mereka.! Hannah Arendt dalam bukunya The Human Condition menyebut ruang
publik ini sebagai ruang penampakan (space appearance), di mana orang-orang
saling beinteraksi dengan bertindak (action) dan berbicara (speech), dan ruang
itulah yang mendahului dan menentukan dasar konstitusi dan bentuk sebuah
negara.? Ruang publik ini ditandai oleh kebebasan dan pluralitas yang menjadi fitur

utama teori tindakan Arendt.3

1 F.BudiHardiman, “Komersialisasi ruang publik menurut Hannah Arendt dan Jiirgen Habermas,”
in Ruang Publik: Melacak Partisipasi Demokratis dari Polis sampai Cyberspace, ed. oleh F. Budi
Hardiman (Yogyakarta: Kanisius, 2010), 187.

2 Hannah Arendt, The Human Condition (Chicago, IL: The University of Chicago Press, 1998),
199.

3 Maurizio Passerin D’Entevés, Filsafat Politik Hannah Arendt, trans. oleh M. Shafwan (Yogyakarta:

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 3

Sementara itu, Jiirgen Habermas mengartikan ruang publik sebagai suatu
jaringan untuk mengkomunikasikan informasi dan pandangan-pandangan (yaitu
opini-opini yang mengekspresikan sikap-sikap positif atau negatif); aliran-aliran
komunikasi yang dalam proses, disaring dan disintesakan dalam suatu cara sebagai
opini-opini publik. Ruang publik ini direproduksi secara diskursif melalui tindakan
komunikatif yang rasional.* Akan tetapi, dalam konteks riil berbicara mengenai
ruang publik berarti berbicara mengenai ranah-ranah kehidupan bersama yang
diperebutkan dalam arus peristiwa sehari-hari.> Karena perebutan itulah, ruang
publik menjadi rentan konflik, rawan dimanipulasi, dan dihegemoni oleh berbagai
kekuatan sebagaimana yang jamak terjadi dalam ruang publik Indonesia. Gereja,
khususnya jemaat-jemaat atau gereja lokal, perlu membangun dirinya secara
bermakna dengan menjadikan ruang publik sebagai situs berteologi dan bergereja.
Sebab, gereja menjadi gereja bukan dalam ruang hampa, melainkan di dalam ruang-
ruang publik.

Dalam upaya mewujudkan diri sebagai gereja yang relevan dan signifikan
dalam ruang publik, gereja memerlukan metafora baru yang secara imaginatif
mampu menerjemahkan identitasnya sebagai gereja yang misional, relasional, dan
inkarnasional di tengah ruang publik. Misional berarti gereja, baik secara personal
maupun komunal, selalu mengemban misi Allah yang melekat pada dirinya secara
inheren. Relasional berarti gereja selalu hidup dalam relasi, sekaligus secara vertikal
dengan Tuhan dan secara horizontal dengan sesama. Tidak ada gereja yang hidup
tanpa relasi. Lalu, inkarnasional berarti gereja sebagai persekutuan yang dibentuk
Allah hadir secara konkret untuk menerjemahkan panggilannya dalam ruang dan
waktu tertentu. Ketiga identitas gereja ini utuh-menyatu.

Untuk menerjemahkan ketiga identitas tersebut, kita memerlukan metafora

yang lebih segar. Matafora adalah penggunaan kata atau kelompok kata untuk

Qalam, 1994), 113.

4 Jirgen Habermas, Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law and
Democracy (Cambridge: MIT Press, 1996), 360.

5 Herry Priyono, “Menyelamatkan Ruang Publik,” in Ruang Publik: Melacak Partisipasi Demokratis
dari Polis sampai Cyberspace, ed. oleh F. Budi Hardiman (Yogyakarta: Kanisius, 2010), 370.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

4 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

mengalihkan citra, makna, atau kualitas sebuah ungkapan kepada suatu ungkapan

lain. Dalam tulisan ini, metafora dimengerti secara semiotik sebagai

a way of conceptualizing or relating of sign (topic) to another entity through the

use of analogy (differentiations or equation). Metaphor works by employing two

signs, i.e., the first serve as the source or domain (topic) and the second serve as

a target (vehicle), which give birth to a new meaning (grounds).®

Metafora yang ditawarkan dalam tulisan ini adalah “Jemaat Publik.” Matafora
jemaat publik berupaya menjelaskan hakikat “jemaat” sebagai gereja dengan
menghubungkannya pada (kehidupan) “publik”, dan hal ini menghasilkan sebuah
makna baru dalam kehidupan menggereja jemaat-jemaat. Panggilan menjadi jemaat
publik ini merupakan jalan hidup menggereja yang sesuai dengan DNA dan desain
Allah atas gereja di dalam dunia.

Untuk menjelaskan pendapat tersebut, saya pertama-tama akan memaparkan
pandangan teologis mengenai Allah dan dunia dengan memakai pendekatan
trinitaris-perikhoresis dari Joas Adiprasetya. Setelah itu, saya akan menjelaskan
gereja sebagai komunitas iman yang unik dengan memakai pemikiran Leonard
Sweet, seorang profesor emiritus teologi di Drew University, Amerika Serikat.
Lalu, gereja yang unik itu akan saya tempatkan di ruang publik dengan memakai
pendekatan “ekologis” dari studi-studi kongregasi atau jemaat. Terakhir, dengan
meminjam pendekatan metaforik dari Donald E. Messer, seorang teolog Metodis,
saya menawarkan metafora Jemaat Publik sebagai praksis hidup mengereja dalam

ruang publik sehari-hari, di mana warga jemaat memainkan peran sebagai subjek-

subjek komunikatif untuk membangun jemaat dan masyarakat.

DISKUSI

Allah dan Dunia: Dalam Relasi Perikhoresis
Gereja tidak berasal dari dunia, tetapi berada di dalam dunia. Kendati gereja
bukan dari dunia, sama seperti Yesus, tetapi Yesus tidak meminta supaya Bapa
mengambil gereja dari dunia (bdk. Yoh.17:14-16). Sikap gereja terhadap dunia tentu

akan sangat ditentukan oleh pemahaman gereja mengenai Allah dan sikap-Nya

6 Prasuri Kuswarini, “Penerjemahan Metafora dalam Saman ke dalam Bahasa Prancis,” Jurnal
IImu Budaya 6, no. 1 (2018): 177.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 5

terhadap dunia. Pemahaman gereja ini pada gilirannya akan menentukan respons
gereja terhadap sang liyan, juga terhadap persoalan-persoalan sosial kemanusiaan
dan ekologis yang terjadi di dalam dunia. Dengan kata lain, pemahaman gereja
mengenai Allah dan sikap-Nya terhadap dunia akan sangat memengaruhi sikap
gereja terhadap ruang publik di mana gereja berada.

Gereja, menurut saya, memerlukan gagasan teologis yang ramah sekaligus
berprinsip, yang dapat menolong gereja untuk membangun relasi dengan dunia
atau ruang publik, dan gagasan teologis tersebut berakar dalam keyakinan gereja
mengenai Allah Trinitas. Menurut Catherine Mowry LaCugna (1952-1997), trinitas
adalah doktrin yang praktis, yang mampu diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.’”
Trinitas dapat menjadi lensa bagi gereja dan manusia untuk melihat kehidupan
sehari-hari dalam beragam aspek, termasuk melihat kehidupan gereja sebagai
komunitas iman bersama umat lain dalam kehidupan sosial.

Sejalan dengan LaCugna, Edward Zaragoza menyebutkan bahwa trinitas bukan
deskripsi fakta ilmiah, melainkan pengakuan iman yang didasarkan pada penyataan
Allah di dalam Alkitab dan dalam pengalaman, yang kemudian direfleksikan secara
lebih luas oleh gereja.? Refleksi atas penyataan Allah ini membawa gereja pada
pengakuan bahwa Allah yang dikenal dan disembah dalam ibadat dan kehidupan
gereja adalah Allah Trinitas, satu Allah namun menyatakan diri dalam tiga pribadi:
Bapa, Anak, dan Roh Kudus. Ketiga pribadi Allah ini ada bersama dalam relasi
yang intim, saling meresapi satu dengan yang lain, tanpa tercampur, terpisah, atau
terbelah. Inilah relasi persekutuan atau koinonia Allah Trinitas yang biasanya
disebut dengan istilah perichoresis.’

Dalam buku An Imaginative Glimpse: The Trinity and Multiple Religious
Imaginations, Adiprasetya menjelaskan bahwa istilah perikhoresis pada mulanya

dipakai untuk menerangkan natur dari Yesus Kristus. Terdapat dua kodrat atau natur

7 Catherine Mowry LaCugna, “The Practical Trinity,” The Christian Century (15-22 Jul (1992):
679.

8 Edward C.Zaragoza, No Longer Servants, but Friends: A Theology of Ordained Ministry (Nashville,
TN: Abingdon Press, 1999), 63.

9 Joas Adiprasetya, An Imaginative Glimpse: The Trinity and Multiple Religious Participations
(Eugene, OR: Pickwick Publications, 2013), 1.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

6 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

dari Yesus, yakni ilahi dan manusiawi. Kedua natur ini saling meresapi, tetapi tidak
bercampur. Relasi kedua natur dalam satu pribadi ini disebut nature-perichoresis.'°
Dari situ, ungkapan perikhoresis kemudian dipakai untuk menjelaskan mengenai
kesatuan trinitaris dari Bapa, Putra, dan Roh Kudus. Relasi perikhoresis tiga pribadi
Allah ini dikenal dengan sebutan person-perichoresis.'* Dengan pemahaman dan
pengakuan akan perikhoresis pribadi dari Allah Trinitas berarti pengalaman
kristiani menyatukan perbedaan-perbedaan dalam Allah, tanpa tergoda untuk
menggandakan Allah ke dalam triteisme atau politeisme. Konsekuensinya, trinitas
ilahi menuntut untuk menerima perbedaan dalam kesatuan. Kesatuan tidak
harus berarti penyangkalan perbedaan, juga tidak berarti reduksi perbedaan
kepada keseragaman, melainkan berarti persekutuan dan interpenetrasi di antara
perbedaan.!?

Adiprasetya kemudian menambahkan satu tipe relasi perikhoresis yang ia
sebut reality-perichoresis yang menjadi sentral dalam tulisannya.!* Menurut saya,
inilah hal yang paling mengagumkan dalam studi Adiprasetya. Mengapa? Relasi
saling masuk dan saling memberi ruang berlangsung bukan hanya di antara kedua
hakikat ilahi-insani di dalam diri Yesus Kristus, atau di antara pribadi-pribadi
Trinitas, melainkan juga antara Pencipta dan ciptaan.'* Dalam relasi reality-
perichoresis inilah Allah memberi ruang bagi ciptaan untuk berpartisipasi dalam
kehidupan Trinitas.

Akan tetapi, bagaimana ruang partisipatif itu dapat terwujud? Adiprasetya
memberikan penjelasan apik dengan meminjam gagasan panentheisme dari Jlirgen
Moltmann, dan mengembangkan gagasan theenpanisme dari A.]. Torrance dan N.T.
Wright. Panentheisme adalah model doktrinal yang mengimajinasikan kenyataan

bahwa seluruh semesta berada di dalam Allah sebagai the One, Sang Pencipta,

10 Adiprasetya, 105.
11 Adiprasetya, 108-11.

12 Leonardo Boff, Allah Persekutuan: Ajaran tentang Allah Tritunggal, trans. oleh Aleksius
Armanjaya dan Georg Kirchberger (Maumere: Ledalero, 1999), 153-54.

13 Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 111.

14 Joas Adiprasetya, “Dua Tangan Allah Merengkuh Semesta: Panenteisme dan Theenpanisme,”
Indonesian Journal of Theology2 5, no. 1 (2017): 25.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 7

tanpa kehilangan perbedaan kualitatif di antara keduanya —Pencipta dan ciptaan.’
“Lokasi ontologis” keberadaan ciptaan itu terletak dalam pribadi kedua dari the
Tree atau Trinitas. Pribadi kedua adalah Wadah, Khora, atau Rahim bagi semua
ciptaan untuk menjadi ada. Gagasan ini sejalan dengan pemikiran tentang Kristus
“Kosmik”, yang secara biblis mengakar pada imajinasi yang diungkapkan Paulus
bahwa Kristus adalah gambar Allah yang di dalam-Nya segala sesuatu diciptakan
(lih.Kol.1: 15-17).1¢

Jadi, di dalam Kristuslah segala sesuatu diciptakan dan berpartisipasi dalam
diri Allah. Adiprasetya menerangkan dengan mengutip Moltmann bahwa penciptaan
adalah tindakan kenosis dari Allah, sebab di situlah Allah sebagai Yang Tak Terbatas
membatasi diri dengan memberi ruang di dalam Sang Anak, supaya ciptaan sebagai
yang terbatas tercipta dari tidak ada menjadi ada (creatio ex-nihilo). Dengan begitu,
penciptaan dapat pula dilihat sebagai sebuah in-karnasi, sebab seluruh ciptaan
memasuki sang Wadah, yaitu Kristus. Di dalam inkarnasi Kristus sendiri, Allah
memasuki sejarah dan merengkuh semua ciptaan ke dalam diri-Nya.'” Mengutip
Paus Paulus Yohanes II, Adiprasetya menulis: “Inkarnasi Anak Allah merupakan
perengkuhan ke dalam kesatuan dengan Allah bukan hanya hakikat manusia,
namun di dalam hakikat manusia ini, dalam arti tertentu, segala sesuatu yang adalah
“daging”.'®

Lebih jauh dan dalam, inkarnasi secara radikal dilihat sebagai tindakan Allah
yang memasuki jaringan keberadaan biologis dan sistem alam. Dengan begitu,
seluruh ciptaan itu sendiri adalah wajah dari inkarnasi Sang Anak.! Di dalam dan
melalui wajah ciptaan, baik manusia maupun alam, kita dapat menemukan dan
melihat wajah Kristus.

Karya perengkuhan Allah melalui Sang Anak di dalam penciptaan dan

inkarnasi di atas, dapat dilukiskan secara metaforik sebagai satu tangan Allah.

15 Adiprasetya, 26.
16 Adiprasetya, 27-28.
17 Adiprasetya, 28-29.
18 Adiprasetya, 28.
19 Adiprasetya, 30.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

8 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

Tangan lainnya adalah melalui Roh Kudus, yang tentu saja selalu ada bersama dalam
relasi perikhoresis dengan Sang Anak. Dalam relasi perikhoresis, Bapa tidak lebih
tinggi dari tangan pertama (Anak), Bapa dan tangan pertama (Anak) tidak lebih
tinggi dari tangan kedua (Roh Kudus). Ketiganya berada dalam relasi yang setara.
Jika di dalam Sang Anak ciptaan diberi bentuk (materialitas), maka melalui Roh
Kudus ciptaan diberikan kehidupan atau vitalitas, serta diarahkan pada pemenuhan

eskatologisnya. Adiprasetya menulis:

Roh Kudus menyempurnakan apa yang telah diciptakan oleh Sang Anak, terlepas

dari keterjatuhan manusia ke dalam dosa yang berimbas kepada seluruh semesta.

Penyempurnaan ini terjadi melalui inhabitasi Roh Kudus.?

Karya inhabitasi Roh Kudus inilah yang dikenal dengan istilah theenpanisme.
Jika panentheisme menunjuk pada “lokasi ontologis” ciptaan di dalam Allah,
theenpanisme hendak memperlihatkan kehadiran Allah melalui Roh Kudus yang
memasuki dan merasuki semua ciptaan, tanpa terkecuali. Doktrin theenpanisme
mau menegaskan bahwa Bapa terus berkarya di sepanjang sejarah di dalam
Anak melalui Roh Kudus.?! Allah Trinitas terus aktif mencipta atau memperbarui
ciptaan-Nya dengan masuk dan berdiam dalam sejarah. Inhabitasi ini disebut oleh
Moltmann, sebagaimana yang dikutip Adiprasetya, dengan istilah Shekinah.

Shekinah adalah Allah yang secara kenotik hadir di dalam ruang dan waktu
tertentu. Allah berdiam di dalam ciptaan-Nya sendiri, sehingga seluruh ciptaan
menjadi rumah Allah, Shekinah. Sama seperti pada permulaan Allah menjadikan
diri-Nya sendiri tempat berdiam bagi ciptaan-Nya, demikian pada akhirnya ciptaan
baru-Nya akan menjadi tempat kediaman-Nya. Sebuah keberdiaman timbal-balik
antara Allah dan ciptaan terwujud. Pada titik inilah perikhoresis realitas mengalami
pemenuhan: “Allah menjadi semua di dalam semua” (all in all). Visi eskatologis ini
menegaskan bahwa pada penciptaan pertama dan penciptaan baru di dalam Kristus
melalui Roh Kudus, atau antara protologi dan eskatologi, terdapat konsistensi dan

kohorensi.?

20 Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 35.
21 Adiprasetya, “Dua Tangan Allah Merengkuh Semesta,” 31-32.
22 Adiprasetya, 36-37.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 9

Melalui “dua tangan-Nya,” Sang Anak dan Roh Kudus, Allah sebagai Pencipta
terus merangkul dan membawa dunia pada pemenuhan masa depan yang baik,
sama seperti pada permulaan ketika diciptakan: “Allah melihat semua baik adanya.”
Seluruh pengenalan kita mengenai Trinitas selalu terjadi dalam kerangka ekonomi
Allah itu, sebab segala sesuatu berasal dari Allah, dibuat dan ditebus melalui Yesus
Kristus, dan disempurnakan oleh kuasa Roh Kudus.?® Di dalam relasi perikoresis
ekonomik inilah terbuka ruang partisipasi bagi semua ciptaan untuk terlibat dalam
kehidupan Allah Trinitas yang selalu ada bersama dan meresapi seluruh ciptaan-
Nya. Persis dalam pusaran relasi dan persekutuan perikhoresis antara Allah dan

ciptaan inilah, kita melihat dan memaknai keberadaan dan panggilan gereja.

DNA Gereja

Gereja sebagai komunitas iman (communio fidelium) yang hidup di dalam
dunia tidak berada dari dan untuk dirinya sendiri. Gereja dibentuk oleh Allah Trinitas
dan ditempatkan dalam desain-Nya. Dalam dokumen eklesiologis Dewan Gereja
Dunia (DGD), The Church: Towards a Common Vision, gereja disebut sebagai koinonia
atau persekutuan dari Allah Trinitas.?* Itu berarti, gereja ada karena anugerah-
Nya, dan diadakan untuk melakukan panggilan atau misi dari Trinitas itu sendiri.
Alhasil, gereja harus menjadi tanda kasih Allah bagi dunia.?® Sama seperti Allah
yang tidak pernah berhenti mengasihi dan menyatakan kebaikan bagi dunia, gereja
pun tetap memandangi dunia dan mengasihinya, bukan mengalihkan pandangan ke
langit atau surga. Atau, meminjam Leonardo Boff, gereja harus menjadi sakramen
Trinitas di dalam dunia.?® Hidup berkoinonia dari gereja haruslah mencerminkan
persekutuan dari Allah Trinitas itu sendiri, sebab dalam persekutuan, kita tidak
hanya membagi diri kita satu dengan yang lain, tetapi juga berbagi bersama dalam

kehidupan Allah Trinitas.?’

23 LaCugna, “The Practical Trinity,” 679.

24 Faith and Order, The Church Towards a Common Vision (Geneva: World Council of Churches,
2013), 5.

25 Faith and Order, 15.
26 Boff, Allah Persekutuan, 21.
27 Hariman A. Pattianakotta, “Menjadi Koinonia yang Diakonal: Suatu upaya pembangunan jemaat

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

10 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

Dengan melihat dan menempatkan gereja dalam desain Allah Trinitas, kita
tertolong untuk memahami gereja sesuai dengan identitasnya. Kevin Ford menyebut
identitas gereja ini dengan istilah kode genetik, sama seperti Leonard Sweet yang
memakai istilah DNA (Deoxyribo Nucleid Acid). Dalam buku Transforming Church:
Bringing out the good to get to great, Ford mengatakan bahwa konflik, stagnasi, dan
inersia kerap terjadi dalam kehidupan gereja, sebab gereja sendiri tidak mengetahui
atau menyangkal siapa mereka dan mereka hidup tidak selaras dengan kode
genetik yang menjadi identitas kolektif mereka. Alhasil, gereja tidak mengalami
transformasi dan hidup secara tidak sehat.?

Berdasarkan hasil studi yang tertuang dalam buku So Beautiful: Divine Design
for Life and the Church, Sweet juga memperlihatkan ketidaksehatan gereja yang
hidup di bawah pengaruh “APC”. Dalam dunia medis, APC (aspirin, phenacetin,
caffeine) adalah obat penahan rasa sakit (analgesik) dan obat penurun demam
dengan gejala-gejala seperti panas dan nyeri (antipiretik). Dalam jangka pendek,
APC akan sangat menolong. Namun, bila dikonsumsi dalam jangka panjang, APC
justru akan menyebabkan sakit yang lebih parah dan mematikan.?® Sweet memakai
APC sebagai metafora untuk menjelaskan kehidupan gereja yang terjebak dalam
pengaruh attractional, propositional, and colonial (APC), yang dalam jangka panjang
akan mematikan gereja.*°

Di gereja APC, orang hanya terdaftar sebagai anggota (members), sebab
didorong oleh hal-hal yang bersifat atraktif (attractional), seperti musik yang
spektakuler, gedung yang megah dan nyaman, atau tawaran-tawaran tertentu yang
menggiurkan. Orang percaya (believers) yang hidup di gereja APC menjadi orang
percaya yang biasa-biasa saja (aspek propositional), yang sekadar menyatakan Yesus
adalah Jalan, Kebenaran, dan Hidup, namun tidak ada dampak signifikan dalam

kehidupan dari keyakinan tersebut. Bahkan, mereka hanya menjadi konsumen,

di GKP Tanah Tinggi” (Tesis M.Th., STT Jakarta, 2015), 35.

28 Kevin G. Ford, Transforming Church: Bringing Out The Good to Get The Great, 2 ed. (Colorado
Spring: David C. Cook Publisher, 2008), 89.

29 Leonard Sweet, So Beautiful: Divine Design for Life and the Church (Colorado Spring: David C.
Cook Publisher, 2009), 17.

30 Sweet, 18.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 11

yang memiliki hasrat besar untuk mencaplok dan menguasai dunia demi kepuasan
sendiri (colonial). Mereka memasulkan Kristus dan gereja terhadap dunia.!

Menurut Sweet, agar gereja menjadi gereja yang sehat, gereja harus
dibebaskan dari pengaruh APC, dan kembali kepada desain Allah bagi gereja
dan kehidupan. Dalam desain Allah itulah Sweet menemukan DNA gereja, yakni
MRI=misional, relational, dan inkarnational. MRI inilah yang menggaransi identitas
gereja.’? Pertanyaannya adalah dari mana datangnya MRI ini?

Dengan sangat cantik, Sweet memberikan penjelasan bahwa MRI ini datang
dari keyakinan gereja akan Allah Tritunggal, Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel
mengenai gereja, dan Alkitab itu sendiri. Dengan sangat memukau, Sweet
menjelaskan MRI dengan memakai pola kesatuan tiga. Dari keyakinan akan satu

Allah dengan tiga pribadi Bapa, Anak, dan Roh Kudus, muncullah MRIL
Misional adalah pikiran dari Allah. Misi terletak di kepala (head)

Allah=Bapa=Thinking. Relasional adalah hati Allah. Relasi berada di hati (heart)
Allah=Anak=Loving. Inkarnasional adalah tangan Allah. Inkarnasi adalah apa yang
tangan (hand) Allah kerjakan=Roh Kudus=Doing.*}

Dari Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel yang merupakan bagian penting
dari tradisi iman ekumenis, gereja mengaku percaya kepada satu gereja yang kudus,
katolik atau am, dan apostolik atau rasuli. M datang dari pengakuan akan gereja
yang apostolik. Kata apostolik berasal dari istilah Yunani apostellein yang berarti
“dikirim keluar”. Jadi, apostolik adalah kata yang misional. Menjadi apostolik berarti
menjadi yang diutus untuk sebuah misi kudus atau kasih.?* Misi ini bukan pilihan
bagi gereja dan orang percaya, melainkan sebuah keniscayaan. Misi bukan sekadar
program atau aktivitas gereja, melainkan atribut Allah dan identitas gereja yang
terus dirawat di dalam dan melalui tradisi rasuli. Karena itu, orang Kristen bukan
hanya anggota gereja, melainkan pembawa dan pewujud misi. Mereka bukan

sekadar orang yang percaya, tetapi murid Yesus yang hidupnya dibentuk oleh misi.*®

Karena itu, tepatlah kalau dikatakan bahwa semua orang percaya adalah misionaris

31 Sweet, 18-109.
32 Sweet, 28.
33 Sweet, 29.
34 Sweet, 30.
35 Sweet, 55-56.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

12 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

yang menjadi agen-agen perubahan, bukan konsumen atau pelahap yang rakus di
tengah dunia.

Lalu, R sendiri datang dari pengakuan akan gereja yang kudus. Kudus
merupakan istilah yang relasional, di mana gereja “dipanggil” untuk pelayanan
kasih. Panggilan kekudusan adalah panggilan untuk berelasi: dengan Yesus Kristus
yang adalah kasih, dan membagi karunia itu kepada dunia. Jadi, panggilan ini adalah
wujud dari iman yang relasional.?® Gereja yang kudus bukanlah gereja yang hidup
dalam alienasi dari dunia, melainkan gereja yang memperlihatkan kesaksian yang
integral dalam relasi bersama yang lain. Allah sendiri adalah Allah yang relasional,
Allah persekutuan, sehingga tanpa persekutuan (communion) kita tidak mungkin
berbicara mengenai Allah.?” Relasi gereja dengan Allah Trinitas membawa gereja
hidup sebagai murid yang autentik penuh integritas bersama dengan yang lain.
Dalam relasi-relasi itulah orang percaya menjadi seorang pribadi dan gereja menjadi
gereja yang dapat membagikan kesaksian dan kehidupan bersama dan untuk yang
lain.

Lebih lanjut, I datang dari pengakuan akan gereja yang katolik/am. Sweet
mengatakan bahwa katolik adalah kata yang inkarnasional. Gereja atau ekklesia
adalah “yang dipanggil keluar” untuk menubuhkan secara partikular misi dan
pelayanan yang universal dari Allah di dunia yang beragam.*® Melalui inkarnasi
ini, tidak ada lagi batas demarkasi antara hal-hal yang duniawi dan yang rohani.
Tidak ada lagi pembedaan atau diskriminasi antara “kita” dan “mereka”. Allah
juga memakai hal-hal yang profan dan biasa untuk menyatakan kesucian dan
kekudusannya. Allah pun dapat berkarya melalui setiap manusia dalam beragam
budaya. Dengan identitas inkarnasional ini, gereja kemudian menjadi bagian dari
budaya, tanpa harus didomestikasi oleh budaya.?® Gereja menjadi gereja yang
inklusif dan memeragakan keterbukaannya secara konkret dalam kehadiran

bersama yang lain.

36 Sweet, 30.

37 John D. Zizioulas, Being as Communion (New York, NY: St. Vladimir’s Seminary Press, 1985), 17.
38 Sweet, So Beautiful: Divine Design for Life and the Church, 30.

39 Sweet, 152-53.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 13

Sementara itu, dari Alkitab, Sweet dengan manis menjelaskan MRI dengan
pola kesatuan tiga. Misalnya, Yesus menyatakan diri-Nya sebagai Jalan (The Way),
Kebenaran (The Truth), dan Hidup (The Life). Jalan adalah misional. Kebenaran
itu relasional, dan Hidup adalah inkarnasional. Jika dipadukan dengan tiga virtu
(virtue) yang disampaikan oleh Paulus, yakni iman (faith), pengharapan (hope), dan
kasih (love) yang dipandang lebih utama, maka hasilnya adalah*°:

The Way of Missional Love

The Truth of Relational Faith

The Life of Incarnational Hope.

Dengan demikian, MRI adalah DNA atau identitas gereja. Sebagai koinonia
dari Allah Trinitas, gereja tidak mungkin hidup tanpa misi. Misi merupakan alasan
keberadaan dari gereja itu sendiri. Gereja dipanggil dan diutus keluar kepada dunia.
Oleh karena itu, gereja harus terus hidup dalam relasi dengan Allah dan dunia. Hidup
yang misional dan relasional seumpama untaian ganda (double helix) dari DNA yang
diikat secara inkarnasional. Hidup yang misional-relasional itu menginkarnasi atau
menubuh dalam Kristus, dan secara nyata membumi dalam konteks kehidupan
yang kompleks dan beragam. Dengan jalan inilah gereja MRI menjadi bagian dari
kehidupan misi Allah Trinitas dan mewujudkannya secara kontekstual dan konkret

di dalam dunia.

Jemaat di Ruang Publik

Perwujudan gereja (MRI) yang konkret itu ada di gereja-gereja partikular
(sinode), dan lebih konkret lagi terdapat di jemaat-jemaat dan warga jemaat. Setiap
jemaat adalah bagian dari gereja universal, dan bagian juga dari gereja partikular
atau sinode tertentu.

James F. Hopewell mendefinisikan jemaat atau kongregasi sebagai “kelompok
yang memiliki nama khusus dan anggota yang diakui yang secara reguler
berkumpul untuk merayakan ibadat yang dipraktikkan secara lebih universal

tetapi berkomunikasi satu sama lain secara memadai untuk mengembangkan pola

40 Sweet, 31.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

14 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

perilaku yang intrinsik, pandangan, dan cerita”.*! Dari definisi ini, terlihat bahwa
dalam komunitas atau persekutuan yang bernama jemaat, seluruh kualifikasi
dari gereja universal hadir dan terpenuhi. Hal tersebut disimbolkan oleh ibadat,
yang dilakukan berdasarkan iman kepada Allah Trinitas. “Di mana dua tiga orang
berkumpul di dalam nama-Ku, Aku ada di tengah-tengah mereka” (Mat.18:20). [tu
berarti, iman kepada Trinitas menjadi syarat jemaat sebagai gereja. Tanpa iman,
tidak ada jemaat, sebab secara esensial jemaat adalah communio fidelium.*> Iman
kepada Trinitas yang terungkap dalam persekutuan, pengakuan, ibadat, ekaristi,
dan ministri itulah yang membuat jemaat menjadi bagian utuh dari gereja universal
dan menempatkannya dalam relasi yang dinamis dengan gereja lokal lain.** Iman
kepada Trinitas ini pula yang sekaligus memberikan DNA atau kode genetik MRI
bagi semua jemaat di berbagai lokasi kehadiran.

Akan tetapi, dari definisi Hopewell di atas, kita pun melihat bahwa setiap
jemaat mempunyai anggota tertentu yang tercatat dan diakui, mereka berelasi
dan berkomunikasi, serta mengembangkan perilaku, pandangan, dan cerita
secara intrinsik. [tu berarti setiap jemaat memiliki keunikan. Hopewell menyebut
keunikan tersebut dengan istilah “idiom”,** dan Ford menamainya microcode atau
kode khusus.*® Kosa kata ini hendak menjelaskan bahwa setiap jemaat mempunyai
konsepsi identitas yang khas, yang membedakannya dari jemaat lain. Walaupun
sama-sama berada dalam satu gereja partikular atau sinode tertentu, setiap jemaat
memiliki cerita unik yang terajut dalam waktu dan ruang tertentu.

Kehadiran jemaat dalam waktu dan ruang tertentu itu menarik untuk
didalami. Ada dua manfaat penting dari pendalaman ini. Pertama, supaya jemaat-
jemaat tidak terjebak dalam pola-pola pembangunan jemaat yang serba seragam
(mengikuti instruksi sinode), atau terjebak dalam gaya peniruan yang malas.

Kedua, agar jemaat menyadari ruang atau konteks di mana jemaat berada, dan

41 James Hopewell, Congregation: Stories and Structures (Philadelphia, PA: Fortress Press, 1987).

42 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Michigan, MI: Eerdmans,
1998), 147.

43 Faith and Order, The Church Towards a Common Vision, 16.
44 Hopewell, Congregation, 5.
45 Ford, Transforming Church, 97.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 15

dari situ jemaat dapat mengembangkan praksis hidup berjemaat yang relevan dan
signifikan di tengah ruang publik tertentu yang menjadi konteks kehadiran jemaat
dan warga jemaat. Dalam studi-studi kongregasi atau jemaat, Nancy L. Eisland dan
R. Stephen Warner mengembangkan kerangka ekologis (ecological frame) untuk
maksud tersebut.

Kerangka ekologis menempatkan jemaat sebagai salah satu entitas yang ada
bersama dengan entitas-entitas lain. Artinya, jemaat bukan segala-galanya. Jemaat
hanya salah satu di antara yang lain. Karena itu, keunikan atau identitas sebuah
jemaat tercipta bukan di dalam alienasi, tetapi di dalam relasi. Untuk memahami
relasi-relasi itu, Eisland dan Warner membagi ecological frame ke dalam tiga aspek:
scope atau ruang lingkup, layers atau lapisan-lapisan, dan invisible elements atau
elemen-elemen yang tak terlihat. Ketiga aspek tersebut menolong jemaat melihat
dirinya yang selalu ada bersama yang lain.*®

Aspek scope dapat dipilah menjadi dua, ruang lingkup spasial dan temporal.
Aspek ruang lingkup spasial hendak memperlihatkan seberapa kuat dan jauh
sebuah jemaat terhubung dengan masyarakat di lingkungan sekitarnya. Atau,
keterkaitan jemaat tertentu dengan komunitas global di tempat lain yang berada
jauh.*” Sangat mungkin terjadi bahwa sebuah jemaat tidak memiliki relasi yang
cukup kuat dengan masyarakat atau komunitas-komunitas yang ada di lingkungan
sekitarnya, tetapi jemaat dapat membina hubungan baik dengan komunitas tertentu
yang berada jauh. Sampai di sini kita bisa bertanya, apakah mungkin fenomena
penutupan rumah-rumah ibadat yang terjadi di ruang publik Indonesia salah
satunya disebabkan karena tidak adanya kedekatan dari komunitas tersebut
dengan lingkungan masyarakat sekitar? Aspek scope dengan ruang lingkup spasial
dalam studi-studi jemaat ini mendorong sebuah gereja lokal untuk mengenal dan
membina relasi dengan orang lain yang berada di lingkungan sekitar. Sedangkan,

aspek ruang lingkup temporal hendak memperlihatkan seberapa kuat relasi sebuah

46 Nancy L. Eiesland dan Stephen Warner, “Ecology: Seing the Congregation in Context,” in
Studying Congregations: A Handbook, ed. oleh Nancy T. Ammerman (Nashville, TN: Abingdon
Press, 1998), 40-41.

47 Eiesland dan Warner, 41.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

16 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

jemaat dengan komunitas lain, berdasarkan sejarah dan masa kini, yang tentu akan
memengaruhi masa depannya.

Aspek layers hendak memperlihatkan bagaimana sebuah jemaat tersusun
dalam sekurangnya tiga lapisan: demografi, budaya, dan organisasi. Lapisan
demografi memperlihatkan bagaimana jemaat terbagi dalam kelompok-kelompok
berdasarkan data demografi, seperti usia, pendidikan, pekerjaan, dan gender.
Lapisan kultural menampilkan bagaimana jemaat tersusun berdasarkan sub-
kultur warga jemaatnya, seperti etnis, daerah asal, hobi, dan keanggotaan dalam
organisasi kemasyarakatan, serta pandangan-pandangan yang membentuk sistem
makna. Sedangkan lapisan organisasi memperlihatkan bagaimana jemaat tersusun
ke dalam struktur-struktur dan pola komunikasi yang berlangsung di jemaat.*®
Dengan memahami lapisan-lapisan ini, jemaat akan mengetahui potensi-potensi
dan kelemahan-kelemahan yang dimiliki.

Lalu, aspek yang terakhir, invisible elements, merupakan aspek yang
menantang jemaat untuk mengenali pihak-pihak atau orang-orang yang tidak
dianggap, mereka yang ada tetapi tidak dilihat, tidak mendapatkan tempat dan
pengahargaan yang sepantasnya. Mereka terabaikan atau termarginalkan oleh
masyarakat kebanyakan.*® Di kota-kota di Indonesia, mereka yang terabaikan ini
dengan mudah ditemukan di jalan-jalan, pasar-pasar, bahkan mungkin mereka juga
ada bersama di dalam jemaat atau gereja itu sendiri. Dengan melihat aspek ini
jemaat ditantang untuk lebih peduli dan dapat mengembangkan karya ministerial
bersama mereka yang terabaikan sebagai ungkapan iman dari jemaat MRI.

Dari perspektif ekologis yang telah diuraikan itu, terlihat bahwa jemaat adalah
bagian dari sebuah masyarakat atau ruang publik tertentu. Jemaat adalah sub-
publik. Ia sama dengan yang lain sebagai sebuah entitas sosial. Namun, serentak
dengan itu jemaat tetap merupakan entitas iman. Bagaimana kita menyebut dan

memaknai jemaat yang menghayati dirinya sebagai gereja MRI di ruang publik?

48 Eiesland dan Warner, 42.
49 Eieslanad dan Warner, 42.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 17

Menjadi Jemaat Publik

Secara metaforis, saya mau menyebut jemaat gereja MRI yang hidup di ruang
publik sebagai “jemaat publik.” Mengapa? Pertama, penelusuran mengenai Allah
Trinitas yang dipercayai oleh jemaat memperlihatkan bahwa Allah itu berwatak
publik, sebab Allah sendiri hidup dalam relasi. Bukan hanya relasi antar-pribadi,
Allah juga membangun dan menghidupi relasi dengan ciptaan. Allah Trinitas adalah
Allah yang terbuka merangkul dunia-publik atau semua orang. Relasi-relasi inilah
yang memproduksi ruang-ruang partisipasi.

Kedua, gereja sebagai communio fidelium dengan DNA misional, relasional,
dan inkarnasional juga berwatak publik, dan secara fraktal hal tersebut berlaku
di semua jemaat yang mengaku dan percaya kepada Allah Tritunggal. Meminjam
Reinhard Hiitter, kita dapat menyebut jemaat MRI itu sebagai polis sui generis atau
publik yang unik.>® Sebagai polis sui generis, jemaat berada di masyarakat, namun
sekaligus berbeda dengan masyarakat. Karena itu, jemaat harus memberikan
kesaksian yang nyata dan berbeda dari apa yang dunia atau masyarakat berikan.
Dalam hal ini, jemaat harus menjadi contoh publik (public exemplification) dan
menjadi publik alternatif.>* Namun, panggilan ini harus dijalani dengan lebih rendah
hati dan terbuka, di mana jemaat dilihat sebagai tanda dan antisipasi dari Kerajaan
Allah, bukan Kerajaan Allah itu sendiri.>?

Ketiga, dengan memotret jemaat berdasarkan frame ekologis, kita menemukan
bahwa jemaat adalah bagian yang utuh dari masyarakat atau publik yang lebih
luas di ruang dan waktu yang tertentu. Dalam bingkai ini, jemaat tidak hanya
berpartisipasi ke dalam kehidupan misi Allah Trinitas, tetapi juga berpartisipasi
dalam suka-duka masyarakatnya. Meminjam Adiprasetya, jemaat yang hidup dalam

ruang ekologis atau ruang publik yang tertentu ini disebut sebagai sub-polis.*?

50 Reinhard Hiitter, Suffering Divine Things: Theology as Church Practice (Michigan, MI: Eermans,
2000), 163.

51 Bryan Stone, Evangelism after Christendom: The Theology and Practice of Christian Witness
(Michigan, MI: Brazos Press, 2007), 179, 232.

52 Joas Adiprasetya, “Gereja sebagai ruang publik. Ceramah, Yayasan Mardiko Indonesia 1
September” (Jakarta, 2018), 3.

53 Adiprasetya, 4.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

18 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

Dalam keberadaan sebagai sub-polis, jemaat-jemaat memiliki kesempatan untuk
merumuskan siapa dirinya dan apa panggilan konkretnya dalam interaksi dan relasi
dengan yang lain di ruang publik.

Sayangnya, frame berpikir ekologis itu sering kali raib dalam pengalaman
berjemaat dan atau bergereja. Karena itu, refleksi dan ministri jemaat yang terarah
bagi dan bersama yang lain dalam ruang publik yang lebih luas menjadi begitu kurus,
sedangkan refleksi dan ministri ke dalam menjadi begitu gemuk. Gereja menjadi
begitu ahli dalam tata kelola kerumah-tanggaannya sebagai oikos, tetapi tergagap-
gagap dalam tata karya sosialnya sebagai polis.>* Oleh karena itu, jemaat-jemaat
membutuhkan frame berpikir yang lebih konkret yang mampu menerjemahkan
identitas jemaat sebagai gereja MRI ke dalam kehidupan keseharian. Atau, seperti
yang dilakukan oleh Hopewell dalam studi-studi jemaat sebagaimana yang telah
diuraikan di atas, jemaat-jemaat perlu menggali idiom-idiom yang khas yang
menjadi microcode-nya. Dan dari situ, jemaat mengembangkan praksis teologis-
misiologis yang lebih mampu menjawab kebutuhan konteks, baik konteks internal
maupun ekternal di mana sebuah jemaat hidup sebagai sub-polis.

Selain itu, jemaat-jemaat juga membutuhkan imajinasi-imajinasi kreatif
untuk membangun metafora-metafora baru mengenai diri dan panggilannya.
Dalam kaitan ini, saya meminjam pendekatan metaforis dari Messer. Menurutnya,
mengembangkan gagasan teologis secara metaforik itu lebih imaginatif, namun
tetap berakar dalam narasi-narasi tradisi kristiani. Metafora tidak membual, tetapi
merentangkan kenyataan dalam gambaran-gambaran yang memudahkan jemaat
dan gereja mengenali diri dan panggilannya di dalam sebuah konteks sosial yang
riil. Metafora juga memberikan tekanan atau rasa urgensi, sekaligus memandu
proses mewujudkan self image yang digambarkan dalam metafora tersebut.>> Apa
yang dikatakan oleh Messer itu dapat kita lihat dalam berbagai metafora yang telah
dibahas dalam bagian-bagian sebelumnya, seperti metafora tentang “dua tangan

Allah” yang merangkul dunia, atau metafora gereja APC vs. gereja MRI.

54 Adiprasetya, 2-3.

55 Donald E. Messer, Contemporary Images of Christian Ministry (Nashvile: Abingdon Press, 1989),
25-28.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 19

Melalui buku Images of the Church in the New Testament yang ditulis Paul
Minear, menurut kutipan Messer, tertuang gagasan bahwa images atau metafora
adalah jalan mengeksplorasi kenyataan yang tidak dapat dikalkulasi secara penuh
dengan pendekatan-pendekatan ilmiah dengan ukuran-ukuran yang diklaim
objektif oleh ilmu-ilmu sosial. Minear mengklaim bahwa realitas, termasuk gereja
dan pelayanannya, secara inheren mengandung misteri, sehingga perlu dicerna
secara imaginatif. Bahasa dan sastra Perjanjian Baru (PB) sendiri kaya dengan
gambaran-gambaran metaforik yang menembus batas-batas imaginasi. Alkitab
sendiri melukiskan gereja dengan beragam metafora.>

Menurut hemat saya, berteologi dengan pendekatan metaforis memberi
ruang eksplorasi yang dapat memperkaya pemahaman dan menerangi pengalaman
bergereja yang dipegang selama ini oleh jemaat-jemaat. Bahkan, metafora yang
dipakai dapat berfungsi untuk memberikan basis eklesiologis-misiologis bagi
praksis ministerial jemaat-jemaat secara kontekstual. Sesuai dengan penelusuran
dan apa yang telah saya tuliskan di atas, jemaat-jemaat yang hidup di ruang publik
bersama yang lain perlu disebut dengan nama baru, yakni Jemaat Publik.

Jemaat publik adalah jemaat yang menghayati diri dan panggilan sebagai
jemaat gereja yang misional, relasional, dan inkarnasional dalam kebersamaannya
dengan sang liyan di tengah-tengah ruang sosial yang lebih luas. Jemaat publik
ini berupaya memahami atau mengintepretasi kehidupan manusia dalam terang
referensi transendental atau imannya.®’ Atau, seperti yang dikatakan Ronald
Thieman, jemaat publik berusahan memahami relasi antara keyakinan Kristen
dan konteks sosial budaya yang lebih luas di mana komunitas Kristen atau jemaat
tersebut hidup.”® Dalam konteks sosial budaya yang luas itulah jemaat publik
mengungkapkan identitasnya ke dalam praksis ministerial sehari-hari.

Jemaat publik yang misional, relasional, dan inkarnasional ini memiliki tiga

ciri pokok sebagaimana yang sebutkan oleh Adiprasetya yang mengutip William

56 Messer, 22.
57 Martin Marty, The Public Church (New York, NY: Crossroad, 1981), 9, 22.

58 Ronald F. Thiemann, Constructing a Public Theology: The Church in a Pluralistic Culture
(Louisville, KY: John Knox Press, 1991), 21.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

20 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

Placher: Diskursif secara rasional, responsif secara kontemporer, dan kolektif secara
spasial. Ketiga watak ini juga berkorelasi secara pas dengan tiga aspek keterlibatan
publik yang diusulkan oleh The Lutheran World Federation (LWF): Gagasan, praktik,
dan struktur. Lalu, Adiprasetya menyandingkan watak dan aspek keterlibatan publik
itu dengan dengan pemikiran filosofis dari J. Habermas, C. West, dan ]. Butler, yakni
Translatabilitas, profetisitas, dan kohabitasi.>

Upaya imajinatif Adiprasetya itu menolong saya untuk menerjemahkan
identitas jemaat gereja MRI ke dalam gaya hidup publik, sehingga jemaat tidak
sekadar menjadi jemaat di ruang publik, tetapi menjadi jemaat publik itu sendiri.

Jemaat yang misional adalah jemaat yang bergagasan, bahwa misi Allah
merupakan misi jemaat untuk menghadirkan perdamaian, keadilan dan keutuhan
ciptaan di ruang-ruang publik. Gagasan misional ini harus bisa diterjemahkan ke
dalam bahasa yang dapat dimengerti secara bersama, kendati hal tersebut tidak
selalu mudah. Sebab, seperti yang dikatakan oleh Armando Salvatore, ruang publik
adalah ruang yang kompleks, jamak, dan penuh dengan persaingan atau konflik;
ruang di mana terjadi persilangan di seluruh pembentukan hukum, sipil, tradisi
agama, dan kemunculan serta konsolidasi kekuatan sekular modern.®® Dalam
konteks kontestasi seperti itu, jemaat publik ditantang untuk merawat ruang publik
dengan menghargai kemajemukan dan menerjemahkan gagasan-gagasan misional
dengan rasionalitas yang jernih sebagai opini publik.

Jemaat yang relasional adalah jemaat yang dalam praktik hidup sehari-
hari menyadari bahwa relasi-relasi yang terbangun dan terarah kepada kebaikan
bersama (bonum commune) mesti berbasis pada keyakinan akan kebenaran. Oleh
karena itu, jemaat publik dalam relasi-relasi sosial terpanggil untuk menjadi
penyaksi-penyaksi kebenaran berdasarkan imannya kepada Allah Trinitas. Bahkan,

mereka mesti siap membayar harga dalam upaya menyampaikan suara profetik di

59 Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 7-8.

60 Armando Salvatore, The Public Sphere: Liberal Modernity, Catholicism, Islam (New York, NY:
Palgrave MacMillan, 2007), 7.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 21

ruang publik. Dalam hal ini, jemaat tidak sekadar mencari konsensus, tetapi hadir
untuk menentang ketidakadilan dan ketidakbenaran.®?

Dan saya setuju dan yakin bersama Dennis J. Geaney dan Donald Messer yang
menyebutkan, bahwa jemaat adalah tempat yang ideal untuk memulai gerakan-
gerakan sosial demi perdamaian dan keadilan.®* Suara dan tindakan profetik
memang mesti keluar dari ruang-ruang hidup jemaat, sebab selain sebagai
“basis misi”, jemaat dan warga jemaatlah yang berada dalam relasi-relasi sosial
konkret. Mereka jugalah yang merasakan langsung berbagai bentuk konflik dan
ketidakadilan. Karena itu, jemaat mesti menjadi komunitas aman bagi mereka yang
hidup dalam ketakutan akibat pengabaian, kekerasan, dan penindasan.

Jemaat yang inkarnasional adalah jemaat yang menghayati hidup di ruang
publik sebagai upaya penciptaan hidup bersama atau kohabitasi.®®* Kesadaran ini
pada akhirnya mengarah pada usaha menciptakan struktur-struktur kehidupan
yang menunjang langgengnya kehidupan dalam kemajemukan. Struktur-struktur
tersebut ada di dalam hukum, politik, atau masyarakat sipil yang kesemuanya
bertujuan untuk memelihara hidup bersama dalam semangat persahabatan dan
keadilan. Jemaat publik yang inkarnasional bertanggung jawab untuk hal ini.

[tu sebabnya, jemaat publik tidak lagi mendikotomikan antara ruang sakral
dan profan, atau membeda-bedakan antara yang rohani dan yang jasmani, pejabat
dan warga jemaat, atau mempertentangkan orang dalam dan orang luar. Sebab,
semua ruang yang diproduksi dalam relasi-relasi sosial adalah ruang-ruang yang
telah dan akan selalu dimasuki oleh Allah; dan semua warga jemaat yang hidup
dalam ruang-ruang tersebut adalah agen-agen misi Allah; orang dalam dan orang
luar adalah sesama ciptaan Tuhan yang dipanggil untuk merawat hidup bersama.
Dengan kata lain, baik pejabat maupun anggota jemaat, warga jemaat atau warga
masyarakat, semua adalah subjek-subjek komunikatif yang bertangung-jawab

menciptakan kebaikan dan keadaban publik.

61 Adiprasetya, “Gereja sebagai ruang publik. Ceramah, Yayasan Mardiko Indonesia 1 September;,”
9.

62 Messer, Contemporary Images of Christian Ministry, 124.
63 Adiprasetya, An Imaginative Glimpse, 10.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

22 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

KESIMPULAN

Itulah gagasan Jemaat Publik yang ditawarkan dalam tulisan ini. Baik jemaat
sebagai polis sui generis maupun sebagai sub-polis memiliki panggilan publik, sebab
jemaat ada dan diutus oleh Allah Trinitas untuk ke luar, bukan ke dalam. Dengan
identitas misional, relasional, dan inkarnasional yang berbasis pada iman akan
Allah Tritunggal, jemaat publik hidup dan menjadi bagian yang utuh dari publik
yang lebih luas. Karena itu, kita dapat menyebutnya sebagai jemaat publik.

Dengan demikian, pada masa pasca-pandemi nanti, tata karya sosial yang
sudah dilakukan oleh jemaat-jemaat mesti terus dilakukan, bahkan ditingkatkan.
Karya-karya ministerial yang bersifat karitatif dapat terus dipertahankan dan
ditambahkan dengan karya-karya pelayanan sosial yang memberdayakan. Jemaat-
jemaat juga perlu bergerak untuk melakukan advokasi kebijakan publik demi
kebaikan bersama. Tentu, jemaat-jemaat juga memiliki potensi dan kapasitas yang
terbatas untuk bisa melakukan banyak hal, apalagi untuk sesuatu yang besar dan
spektakuler. Jemaat-jemaat dapat memulai dengan mengembangkan kesadaran
bahwa jemaat adalah bagian dari publik, dan karena itu mereka belajar melakukan
sesuatu bersama publik yang lain sebagai bagian dari aktualisasi iman. Kesetiaan

dalam karya bersama akan membuat harapan akan transformasi berbuah nyata.

DAFTAR PUSTAKA

Adiprasetya, Joas. An Imaginative Glimpse: The Trinity and Multiple Religious
Participations. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2013.

———.“Dua Tangan Allah Merengkuh Semesta: Panenteisme dan Theenpanisme.”
Indonesian Journal of Theology2 5,no.1 (2017): 24-41.

———. “Gereja sebagai ruang publik. Ceramah, Yayasan Mardiko Indonesia 1
September” Jakarta, 2018.

Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago, IL: The University of Chicago
Press, 1998.

Boff, Leonardo. Allah Persekutuan: Ajaran tentang Allah Tritunggal. Diterjemahkan
oleh Aleksius Armanjaya dan Georg Kirchberger. Maumere: Ledalero, 1999.

D’Entevés, Maurizio Passerin. Filsafat Politik Hannah Arendt. Diterjemahkan oleh

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

Hariman A. Pattianakotta: Menjadi Jemaat Publik 23

M. Shafwan. Yogyakarta: Qalam, 1994.

Eiesland, Nancy L., dan Stephen Warner. “Ecology: Seing the Congregation in
Context.” In Studying Congregations: A Handbook, diedit oleh Nancy T.
Ammerman, 40-77. Nashville, TN: Abingdon Press, 1998.

Faith and Order. The Church Towards a Common Vision. Geneva: World Council of
Churches, 2013.

Ford, Kevin G. Transforming Church: Bringing Out The Good to Get The Great. 2 ed.
Colorado Spring: David C. Cook Publisher, 2008.

Habermas, Jiirgen. Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory

of Law and Democracy. Cambridge: MIT Press, 1996.

Hardiman, Budi F. “Komersialisasi ruang publik menurut Hannah Arendt dan
Jirgen Habermas.” In Ruang Publik: Melacak Partisipasi Demokratis dari
Polis sampai Cyberspace, diedit oleh F. Budi Hardiman, 369-98. Yogyakarta:
Kanisius, 2010.

Hopewell, James. Congregation: Stories and Structures. Philadelphia, PA: Fortress
Press, 1987.

Hitter, Reinhard. Suffering Divine Things: Theology as Church Practice. Michigan,
MI: Eermans, 2000.

Kuswarini, Prasuri. “Penerjemahan Metafora dalam Saman ke dalam Bahasa
Prancis.” Jurnal IImu Budaya 6, no. 1 (2018): 176-85.

LaCugna, Catherine Mowry. “The Practical Trinity.” The Christian Century (15-22
Jul (1992): 678-82.
Marty, Martin. The Public Church. New York, NY: Crossroad, 1981.

Messer, Donald E. Contemporary Images of Christian Ministry. Nashvile: Abingdon
Press, 1989.

Pattianakotta, Hariman A. “Menjadi Koinonia yang Diakonal: Suatu upaya
pembangunan jemaat di GKP Tanah Tinggi.” Tesis M.Th., STT Jakarta, 2015.

Priyono, Herry “Menyelamatkan Ruang Publik,” in Ruang Publik: Melacak Partisipasi
Demokratis dari Polis sampai Cyberspace, ed. oleh F. Budi Hardiman.

Yogyakarta: Kanisius, 2010.

Salvatore, Armando. The Public Sphere: Liberal Modernity, Catholicism, Islam. New
York, NY: Palgrave MacMillan, 2007.

Stone, Bryan. Evangelism after Christendom: The Theology and Practice of Christian
Witness. Michigan, MI: Brazos Press, 2007.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

24 Theologia in Loco
Vol. 3, No. 1, April 2021: 1-24

Sweet, Leonard. So Beautiful: Divine Design for Life and the Church. Colorado
Spring: David C. Cook Publisher, 2009.

Thiemann, Ronald F. Constructing a Public Theology: The Church in a Pluralistic
Culture. Louisville, KY: John Knox Press, 1991.

Volf, Miroslav. After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Michigan,
MI: Eerdmans, 1998.

Zaragoza, Edward C. No Longer Servants, but Friends: A Theology of Ordained
Ministry. Nashville, TN: Abingdon Press, 1999.

Zizioulas, John D. Being as Communion. New York, NY: St. Vladimir’s Seminary
Press, 1985.

Copyright© 2021, Theologia in Loco
ISSN 2621-4911 (online)


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-4911

